»
. % 5 Eile) )

982¢ HvVAV

MEG ) &
SCIENCES >
own VYN 139 NN page 02

Les lois de conservation impliquent
la Création !

920¢C SUVIN-AHA

LITIGE FINANCIER page 04

La Mitsva est-elle acquise ?

K
CACHEROUT
Traces, goiit et statut :
la halakha face aux lignes
de production modernes Y2 -

page 05

CALENDRIER page 07
Le rire

T —_—
CALENDRIER page 09

Pourim : le michté vésimha de . &
yom hakipourim

EE - . YEAT UM
HALAKHA page 11
Vente en ligne

U TS AN
EDUCATION

L'éducation des enfants dans la
nouvelle génération

A 'V AT
MEDECINE ey

Larétine : un chef-d'ccuvre de la
création

¥

page 13

Teel

Ce magazine est offert :

«_Léilouy Nichmat Julie

Zivoug hagoun Leilouy Nichmat Malka NNV MIY7 Simha bat Zaari
pour Julia bat Rahel Sultana Taita T
et Léana bat Rahel bat Myriam Simha 97 HNIY YNON Ja Santé et réussite aux
¢, Florence Emma ¢

familles Lasry et Benibghi




owN TPYYN 129 AN

Les lois de conservatmn
impliquent la Création !

Pr. Daniel Nessim

Les lois de conservation sont fondamentales
en physique et en chimie. Nous avons
tous appris que la masse et [I'énergie
se conservent. Essayons de mieux les
comprendre, et plus important encore, d’en
comprendre les conséquences, qui n’ont
jamais été enseignées a I'école.

On estime que notre univers contient 10%°
atomes?! (un 1 suivi de 80 zéros) pour une
masse totale de 1,45 x 1053 kg. Nous n’avons
aucune intuition de [Il'ordre de grandeur
de tels nombres. Pour mieux comprendre,
considérons, la fortune nette d’Elon Musk
qui est estimée en 2025 a 751 milliards de
dollars, soit 0,751 x 10*? dollars?

Si quelqu’un possédait 10%° dollars, il aurait
environ 100 000 000 000 000 000 000 000
000 000 000 000 000 000 000 000 000
000 000 000 000 000 000 (1 suivi par 68
zéros) fois la fortune d’Elon Musk !!!

En 1789,

le scientifique francais Antoine
Lavoisier® formule la
loi de conservation
de la masse : dans
un systeme fermé, la
masse n’est ni créée
ni détruite lors des
réactions chimiques
' (elle change
' seulement de forme
u d’emplacement).
ela signifie que
‘la masse totale de
I"'univers* restera
de 1,45 x 10% kg,
indépendamment

1 Estimer le nombre d’atomes est trés difficile et
plusieurs valeurs ont été proposées par les scientifiques,
dont 1082 et 108

2 Pour comprendre larichesse d’Elon Musk, considérez
que la valeur monétaire totale estimée dans le monde
est de 500 000 milliards de dollars — cela signifie que
moins de 700 « Elon Musk » détiendraient toute la
valeur monétaire du monde!!!

3 Pendant la Révolution frangaise, Lavoisier fut
condamné et guillotiné le 8 mai 1794 a Paris, a I'age
de 50 ans.

4 Nous supposons que l'univers est un systéme isolé,
et donc la masse et énergie sont conservées.

de toutes les transformations et réactions
chimiques qui se produiront sur notre
planéte et dans l'univers entier. Lorsque
nous mangeons, une partie de la nourriture
ajoute de la masse corporelle, une autre est
éliminée comme déchet, et une autre encore
est expirée sous forme de dioxyde de carbone
— mais la masse totale transformée est égale
a la masse ingérée. Si nous brdlons du bois,
la masse du bois additionnée a celle de
I’oxygéne utilisé lors de la combustion sera
égale a la masse des cendres, de la fumée, et
des gaz produits.

Il existe bien ms
d’autres lois de|
conservation.

Prenons I'énergie.
Qu’est-ce que
I’énergie ? Le grand
physicien  Richard
Feynman® a dit : [
« En physique
aujourd’hui, a I'heure
actuelle, nous ne
savons pas ce qu’est
I'énergie... C’est un

nombre. C’est tout.

C’est une quantité mathématique. C’est une
régle comptable abstraite que la nature, pour
une raison quelconque, décide de respecter. »

La loi de conservation de I’énergie stipule
que I'énergie totale d’un systéeme isolé reste
constante au cours du temps, méme si
elle peut se transformer d’une forme a une
autre. Par exemple, toute I’énergie chimique
contenue dans les liaisons des atomes de
I’essence (octane) que nous mettons dans
une voiture sera transformée en énergie
mécanique (fonctionnement du moteur qui fait
avancer la voiture), en chaleur (du moteur), en
frottements, et en son.

Si nous lachons une bille de 50 grammes
du sommet de [I'Empire State Building
(102° étage, hauteur de 380 m), son énergie

5 Brillant physicien théoricien américain connu pour
ses travaux en électrodynamique quantique (prix Nobel
en 1965) et sa capacité a expliquer simplement des
idées complexes (voir son célébre manuel de physique:
« The Feynman Lectures on Physics »).



potentielle (gravité) sera convertie en énergie
cinétique jusqu’a ce que la bille touche le sol
a une vitesse supérieure a 100 km/h ! €

Dans mon bureau, j'ai une citation trés
inspirante du Maharal de Prague qui utilise
ce concept de transformation du potentiel en
cinétique :

7v19n 7x nd>n n nxx7 At 0N 7>

La vie consiste a passer du potentiel au
réel ”

Nous avons appris a lI'école que les
objets peuvent aussi posséder une charge
électrique. Par exemple, dans I'atome, il y a
des protons chargés positivement8 et des
électrons chargés négativement. Cependant,
chaque atome est neutre, car il contient le
méme nombre de protons que d’électrons.
Rav Ephraim Wachsman a dit que lorsque
I'on affirme qu'Hachem est occupé a
« DM M », cela ne signifie pas seulement
qu’ll associe un homme et une femme pour le
mariage, mais aussi que pour chaque électron
Hachem a créé un proton, assurant ainsi la
neutralité électrigue. Rav Wachsman ajoutait
qu’une poignée d’électrons (sans protons
correspondants) créerait un champ électrique
dévastateur.®

6 Cela prend en compte la résistance de l'air. Sans
résistance de l'air, la vitesse dépasserait 300 Km/h.

7 Traduction tirée du magnifique Sefer « La vie : une
invitation a étre » du Rav Yehia Benchetrit, chlita.

8 Les protons (chargés positivement) et les neutrons
(sans charge) forment le noyau de Il'atome. Les
électrons chargés négativement, qui sont beaucoup
plus petits, sont trés éloignés du noyau, rendant I'atome
vide a plus de 99,99 %.

9 Dans un fil électrique ou circule de [I'électricite,
bien que le nombre d’électrons en mouvement soit
trés important, pour chaque électron entrant, il y en a
un sortant : donc il n'y a pas d’endroit avec une forte
charge nette, et le fil reste presque parfaitement neutre.

On peut donc énoncer la loi de conservation
de la charge électrique : Ia charge électrique
ne peut étre ni créée ni détruite. La charge
électrique totale d’'un systéme fermé reste

toujours la méme. Prenons une radio
portable. La réaction chimique dans la pile
fait circuler des électrons dans le circuit et
alimente la radio — certaines parties gagnent
des électrons, d’autres en perdent, mais au
total, leur nombre reste constant (et I'énergie
chimique de la pile est transformée en énergie
électrique et en son). En résumé, les électrons
se déplacent, mais rien n’est créé ni détruit.

Maintenant, une question délicate : quelle est
la charge totale de I'univers ? Réponse : zéro.
Une réponse évidente, puisqu’il y a autant de
charges positives que de charges négatives.
Si vous voulez connaitre le nombre estimé de
charges positives dans I'univers : 108° (ce qui
est bien sdr également égal au nombre de
charges négatives)®

Tout ce qui précéde, nous l'avons appris a
I’école.t* Cependant, réfléchir a ces lois de
conservation souléve une grande question :
si la masse, I'énergie et la charge ne sont
ni créées ni détruites, Qui les a mises la au
départ ?
N’est-ce pas une puissante preuve de Ia
Création ?

science6l13miracles@gmail.com

10 Les scientifiques nous disent que l'univers est
constitué a 75% d’hydrogéne (atome avec un électron
et un proton) et a 25% d’hélium (deux protons et deux
électrons) — avec un tout petit pourcentage des autres
éléments. Ceci veut dire que, si I'on choisit 108°atomes,
on aura dans l'univers [(0.75 x 1 x10%) + (0.25 x 2
x10%)% ce qui donne 1.25 10%, ce qui est encore un
ordre de grandeur de 108,

11 Notez qu'il existe de nombreuses autres lois de
conservation que nous n’avons pas abordées ici :
conservation de la quantité de mouvement, du moment
angulaire, etc.



La Mitsva est-elle acquise ?

LITIGE FINANCIER

Rav Réouven Cohen
Av Beth Dine «Michpat Chalom»

MICHPAT CHALOM

REGLEMENT DE LITIGE, REDACTION
DE TESTAMENT ET HETER ISKA:

06 66 90 51 78
www.michpat-chalom.org

La Mitsva est-elle acquise ?

Aharon s’est toujours efforcé d’acheter la Haftara
de Yona que I'on récite a Min’ha de Yom Kippour.
Cette année, il lui a fallu, lors de Cha’harit, faire
monter les enchéres a 3800 euros pour acquérir
la mitsva d’étre appelé a la lecture de la Haftara.
Malheureusement, Aharon s’est assoupi durant
la pause de Yom Kippour et arrive en retard a
Min’ha. Ne pouvant pas attendre Aharon, les
responsables de la synagogue offrent cette
prestigieuse aliya au Rav de la communauté. A
I'issue de Kippour, ils font comprendre a Aharon
qu’il doit payer le don qu’il a promis méme
s’il n'est pas monté a la Torah. De son c6té,
Aharon prétend que son retard était vraiment
involontaire et que, de toutes les facons, ils
auraient dd remettre cette aliya en vente.

Réponse : Cette question étant I'objet d’une
controverse, les responsables de la synagogue
ne pourront pas imposer a Aharon de payer. S’il
veut malgré tout payer, il pourra déduire le profit
qu’ils ont tiré de ce cadeau accordé a leur Rav.

Développement : le Maguen Avraham (Ora’h
‘Haim 306,15) se demande comment on peut
vendre des mitsvot le chabbat alors que toutes
les formes de transactions sont interdites
ce jourla. Il rapporte l'avis du Maharchal
disant qu’il ne s’agit pas d'une vente mais
plutét d’'un voeu de charité qui donne droit a
I'accomplissement d’'une mitsva. C’est, en
fait, une sorte de don qu’on fait a condition
de recevoir la mitsva. Le Maguen Avraham ne
partage pas son avis et considére qu'il y a la
un véritable achat, mais qui n'est pas interdit
le chabbat par nos Sages puisqu’il s’agit d’'une
mitsva. Bien que, concrétement, aucun objet
n'est acheté, on considérera cet achat de
mitsva comme une certaine location des objets
saints tels que I'arche durant I’ouverture ou du
Séfer Torah durant I'aliya (Erets Tsvi 39). L'avis
du Maguen Avraham semble étre partagé par le
Knesset Haguedola qui traite du cas de celui qui
décede avant d’avoir fini de payer la mitsva qu'’il
a achetée a I'année, et dont les héritiers sont
tenus de compléter la somme. Ensuite, la mitsva
leur appartient et ils pourront méme la vendre
plus chere et garder la différence. En effet, s’il
s’agissait uniquement d’'une promesse de don
a la tsédaka, les héritiers n’auraient pas été

obligés d’assumer les veeux de leur défunt pére
(Choul’han Aroukh ‘Hochéne Michpat 252,2) et
n’auraient évidemment pas pu vendre la mitsva
a quelqu’un d’autre.

Revenons a notre cas. Selon le Maharchal,
Aharon a promis de faire un don a condition
d’avoir accés a la lecture de la Haftarat Yona.
Or, accidentellement, la condition n’a pas été
remplie (voir le Rachba Baba Métsia’ 42 qui
considére le sommeil comme un accident), et
le veeu est donc annulé. Par contre, selon le
Maguen Avraham et le Knesset Hagdola, Aharon
a acheté la mitsva, elle lui appartient, et il devra
la payer. Mais Aharon a raison de dire que les
responsables auraient di remettre cette aliya
en vente. Les responsables devront de toutes
les facons déduire de la somme a payer le profit
immatériel qu’ils ont tiré en offrant cette aliya a
leur Rav, c’est-a-dire le prix qu’ils auraient été
préts a payer pour faire ce cadeau de la mitsva
au Rav.

En conclusion, selon le Maharchal, Aharon n’a
rien a payer et selon le Maguen Avraham, il sera
tenu de payer en déduisant le profit tiré par les
responsables de la synagogue. En tous cas, ils
ne pourront pas obliger Aharon a payer puisqu’il
peut s’appuyer sur I'avis du Maharchal.*

1 En vertu de la régle de « hamotsi mé’havéro
alav haréaya » : celui qui veut obtenir de l'argent de
quelqu’un, doit fournir la preuve qu’il a raison. Bien que
cette regle n’existe pas pour les vceeux puisque le doute
n’est pas seulement d’ordre monétaire mais concerne
aussi une interdiction vis-a-vis du ciel, dans le cas
d’Aharon, le doute est en sa faveur. Puisque, comme
expliqué ci-dessus, selon le Maharchal disant qu’il s’agit
d’un don a la tsédaka, il n’a pas d’obligation de payer.
C’est uniquement selon le Maguen Avraham, affirmant
qu’il s’agit d’'un achat, qu’Aharon devra payer. En cas
de doute, on applique la regle de « hamotsi mé’havéro
alav haréaya ».




Traces, gout et statut : la halakha
face aux lignes de production

modernes '~

CACHEROUT

Franck Delache

On s’est tous déja posé la question au
moins une fois : sur le produit avec une
excellente hashga’ha que je viens d’acheter,
il est indiqué « peut contenir des traces de
crustacés », comment est-ce possible ? Que
font les rabbins ? Sur le paquet de farine avec
laquelle j'ai fait mes hallot de chabbat il est
précisé « traces de lait », puisje les manger
avec ma dafina ? (On ne PEUT PAS manger
une dafina sans halla et sans coca-cola !).
Pire encore, parfois on retrouve la mention
en hébreu ou en francais « fabriqué sur une
ligne de production ‘halavi cachérisée pour du
parvé », alors ‘halavi ? Parve ? Entre les deux ?
Sur ma tablette de chocolat ou mon paquet
de gateaux, il y a un certificat de cacherout
"halavi, alors qu'il n’y a pas de lait dans la
composition, comment le comprendre ? Enfin,
si je ne consomme que du lait chamour, puis-
je manger ces produits ? Nous allons essayer
d’y voir plus clair dans cet article.

Les allergénes

Tout le monde le sait, les allergies alimentaires
sont devenues plus fréquentes et sont
mieux reconnues ces derniéres années. Les
conséquences pour la santé pouvant étre
trés graves, la législation est trés stricte sur
I'information obligatoirement apportée aux
consommateurs. Un réglement européen
de 2011 définit la liste des 14 allergénes
qui doivent étre impérativement signalés,
et le code de la consommation (R412-12
a R412-16) précise les obligations des
fabricants et revendeurs. En cas d’infraction
et d’incident, les conséquences peuvent
étre trés lourdes pour les professionnels :
amendes, fermetures administratives, voire
peines de prison pour mise en danger de la
vie d’autrui. Par conséquent, les industriels
cherchent a se couvrir au maximum, et
précisent tous les allergénes utilisés en
méme temps que la fabrication du produit

concerné ou précédemment, sur ce matériel
ou ailleurs dans l'usine, le caractére volatile
des allergénes étant reconnu, et une toute
petite présence pouvant avoir des effets sur
une personne sensible. Néanmoins, il importe
de préciser que les critéres de la halakha ne
sont pas toujours ceux de l'industrie, surtout
quand un principe de précaution maximum
est invoqué par celleci. Il est clair que
pour nous un élément interdit se trouvant
ailleurs dans le site de production ne porte
pas a conséquence, méme s’il se retrouve
en quantité infime dans le produit final, les
régles de bitoul (annulation dans une quantité
largement supérieure de produit autorisé)
s’appliquent, et les nettoyages du matériel
imposés par les régles d’hygiene peuvent
avoir un intérét halakhique, bien qu’ils ne
protégent pas de tout risque allergique.

Par conséquent, EN GENERAL, les mentions
allergiques ne portent pas a conséquence sur
la cacherout du produit.

Le matériel ‘halavi

Ce que nous avons exposé jusqu’a présent
concerne la présence d’allergénes (dont le
lait) dans l'usine, mais pas forcément sur
le matériel de préparation utilisé pour un
produit parvé. Lorsque ce cas de figure se
nos amis anglophones parlent

présente,




.- \ e

de Dairy Equipment :

il N’y a pas de lait
dans la composition, mais les mémes
machines servent a fabriquer des articles
lactés. La chaine a été nettoyée entre les
deux productions, mais il n'y a pas eu de
cachérisation dans les régles (généralement
une agala aurait été nécessaire, il aurait fallu
ébouillanter tout le matériel aprés nettoyage
pour « extraire » le golt imprégné dans les
parois).

La question de savoir si la ligne a été utilisée
a chaud dans les 24h précédentes peut
aussi avoir son importance. Etant donné
I'impossibilité de le déterminer pour un
produit certifié mais non surveillé, on doit
estimer cette donnée. Bien qu’on tienne
comme principe général « stam kelim einam
bené yomam » (la plupart des ustensiles
n'ont pas servi depuis 24h), cette régle ne
peut habituellement pas s’appliquer dans
I'industrie moderne, ou les usines tournent
tous les jours, parfois 24/24, pour mieux
rentabiliser le matériel. On doit donc se référer
au Choul’han Aroukh Yoré Déa 95,1 qui pose
qu’un aliment parvé, qui est passé ou qui
a méme cuit dans des ustensiles propres
habituellement réservés au lait ou a la viande,
pourra étre consommé avec des produits de
I"autre catégorie. Du poisson cuit dans une
marmite bassari pourra donc étre mangé avec
du fromage. En effet, le principe s’appelle
« notem taam bar noten taam déhétéra »
(en abrégé nat bar nat) : un godt permis en
soi a été transmis au second degré. Dans
notre exemple, la viande a transféré son gout
a la marmite (mais il n'y a pas de matiére
carnée concréte), ce golt passe par la suite
de la marmite au poisson, il est suffisamment

dégradé pour ne plus porter a conséquence.
Cette position est celle des séfaradim ; qui
autorisentde manger un aliment parvé préparé
dans du matériel ‘halavi avec de la viande (ou
I'inverse). Le Rama (95,2) est en désaccord,
et interdit pour un produit cuit ou frit (donc
traitement a chaud) de le consommer avec
quelque chose de l'autre catégorie. Dans le
paragraphe 89,3, il précise que l'interdit est
de manger en méme temps, mais avant ou
aprés cela reste autorisé, et c’est ainsi que
se comportent les ashkenazim.

Concrétement, la plupart des rabbinats
tiennent compte de l'avis plus strict du
Rama et notent le produit comme ‘halavi,
méme en |'absence de lait. Parfois, les
agences américaines précisent DE (pour
Dairy Equipment) pour le distinguer du ‘halavi
réel (noté D), mais cette mention a tendance
a disparaitre. Le grand rabbinat d’lsraél a
pour principe de noter ces produits « pour
les consommateurs de poudre de lait non
surveillé ». Encore une fois, pour les séfaradim
ils restent parvé ; pour les ashkénazim ils ne
sont pas a consommer avec de la viande,
mais apres.

Dans le cas d'un produit surveillé, les
surveillants rabbiniqgues ont cachérisé la
chaine de production, et les aliments sont
unanimement parvé. Les autres mentions
n’ont d’incidence que sur les allergies et pas
sur la cacherout.

Dans la suite de cet article, nous traiterons
le cas particulier du chocolat et la situation
pour ceux qui consomment exclusivement du
lait surveillé.



Le rire

Rav Mikhael Chitrit

Introduction

Le Séfer Yetsira enseigne que chaque mois
est associé a une caractéristique particuliere
de I’'homme, et le mois d’Adar correspond a
celle du rire.

[l est clair que le rire n’est que I'expression de
quelque chose de plus profond chez I’lhomme.
Qu’exprime-t-il ? Qu’est-ce qui le provoque ?
Et pourquoi tant d’entre nous le recherchent-
ils ?

Le rire comme expression de joie

De prime abord, il semblerait que le rire
soit I’expression d’un haut niveau de joie.
Lorsqu’une joie est grande, elle déborde et se
manifeste par le rire. C’est dans ce sens que
les Sages enseighent dans Berakhot 31a qu’il
est interdit a I’homme de remplir sa bouche de
rire dans ce monde-ci, car il est écrit :« Alors
notre bouche sera remplie de rire » (Tehilim
126, 2).

De méme, dans Berakhot 9b, il est rapporté
qu’un grand homme, Rav Brona, joyeux dans
'accomplissement des mitsvot et ayant
rapproché la guéoula de la téfila, gardait son
sourire et son rire sur ses Iévres tout au long
de la journée.

Le rire de I'insensé

Cependant, Kohelet révele une autre facette
du rire. Il est écrit :

« Car comme le bruit des ronces sous la
marmite, ainsi est le rire de I'insensé, et cela
aussi est vanité » (Kohelet 7, 6).

Le Midrash Kohelet explique : tous les bois,
lorsqu’ils brilent, ne font pas de bruit ; seules
les ronces émettent un son particulier, comme
pour dire : « nous aussi, nous sommes du
bois ».

Le Gaon de Vilna commente : la définition
de I'homme repose sur l'intellect et le rire.
L'insensé, dépourvu d’intelligence, ne peut
s’affirmer comme homme que par le rire. Ce
dernier ressemble alors au bruit que font les
ronces lorsqu’elles brilent.

Chaque chose dans le monde s’exprime
a travers ce pour quoi elle a été créée,
selon sa fonction et son utilité propre. Les
ronces, dépourvues d’autre valeur que d’étre
consumées, se font entendre en brdlant,

comme pour signaler qu’elles existent elles
aussi. De méme, le rire de l'insensé est

une expression vide : il ne révéle aucune
joie intérieure, mais cherche a affirmer
son existence en tant qu’homme, faute
d’intelligence.

Ce qui provoque le rire

Quand on examine ce qui provoque le rire,
on constate qu’il s’éveille lorsqu’un homme
suit un chemin bien défini, et qu’il rencontre
soudain quelque chose qui le contredit a la
racine. Le rire nait de cette rupture.

C'est le mécanisme méme d'une bonne
blague. Un exemple simple et parlant : un
homme sérieux, respectable, digne, marchant
avec assurance, glisse sur une banane ou
trébuche sur une pierre et s’étale de tout son
long par terre. Bien sdr, cela peut éveiller de
la pitié, mais chez la majorité des gens, cela
déclenche aussi un rire presque incontrolable.

Lorsque ce qui était construit avec ordre et
logique se trouve soudainement contredit, le
rire apparait. C’est le principe méme de la
chute d’une blague : pour que cela fonctionne,
il faut que la chute soit totalement inattendue
et aille radicalement a I’encontre de ce qui a
été établi auparavant.

Chemin, projet et opposition

L’homme est le seul étre capable de tracer un
chemin, de donner un ordre au monde, par la
parole et I'intellect. |l est aussi le seul capable
de comprendre I'interruption de ce processus.
C’est précisément cette compréhension qui
provoque le rire.

Toutes les autres créatures ont une seule
fonction, une seule direction. Elles ne
portent pas en elles I'opposition de deux
choses. L’'homme, en revanche, porte en lui



deux dimensions opposées. Et c’est cette
opposition qui rend le rire possible.

C’est pour cela que I'imbécile éprouve une
grande joie lorsqu’il voit que ce qui I'obligeait,
ce qui s'imposait a lui, n’était finalement pas
si important. En vérité, lorsqu’il rit, il annule.
Le rire devient un outil d’annulation de ce qui
est contraignant dans le projet divin.

Moquerie et reproche

Une moquerie repousse cent reproches (voir
Messilat Yécharim, chap. 5).

Le reproche est toujours construit sur quelque
chose qui oblige. Faire un reproche, c’est
montrer a I’autre qu’il existe une obligation. En
hébreu, le mot tokha’ha vient de hokha’ha, une
preuve. Lorsque deux personnes partagent
un postulat de base reconnu comme juste
et accepté par les deux, il devient possible
de construire une démonstration qui ameéne
I’homme a comprendre ce qui I'oblige dans
ce monde.

La moquerie ne se contente pas d’annuler
I'importance ou la valeur du sujet dont on parle.
Elle annule la notion méme de construction
du processus. Dans la raillerie, un homme vit
un point de rupture ol tous les processus et
toutes les constructions s’effondrent.

Le rire de I'insensé est créé par un sentiment
de liberté : le moqueur a le sentiment d’étre
quitte de tout. Il considére son existence
comme si rien ne I'obligeait a quoi que ce soit.

Le rire a venir

Rabbi Yo’hanan a dit au nom de Rabbi Shimon
Bar Yo’hai : il est interdit a un homme de
remplir sa bouche de rire dans ce monde-ci,
comme il est écrit (Tehilim 126,2) : « Alors se
remplira notre bouche de rire et notre langue
de joie ».

Quand cela se produiratil ? Lorsque les
nations diront : « Hachem a fait de grandes
choses pour eux ».

On dit a propos de Resh Lakish : depuis qu’il
a entendu cet enseignement, il n’a pu remplir
sa bouche de rire dans ce monde.

Tant que nous sommes dans ce monde, nous
construisons et avancons vers la finalité du
projet. C’est pourquoi on ne peut pas remplir
sa bouche de rire.

Mais dans le futur, lorsque tous les processus
négatifs auront disparu, alors il y aura un
rire : un rire né de I’annulation de tout ce qui
apparaissait comme mauvais ou puissant,
alors qu’en vérité ce n’était rien. De toutes
ces choses qui nous attiraient et nous
illusionnaient, on se moquera. Ce rire fait
partie intégrante de la guéoula finale.

Le rire divin

Il est écrit dans Tehilim (2, 4) : « Celui qui
sieége dans les cieux rira, Hachem se moquera
d’eux ». Rabbi Yitzhak enseigne qu’il n'y a de
rire devant Hachem que ce jour-la.

Ce rire qu’Hachem exprime est le dévoilement
total du fait que le chemin des nations s’est
complétement annulé. Ce jour-a, il y a un
véritable rire, parce que c’est la fin, la fin
de toute échappatoire. La différence entre
le rire de I'imbécile et le vrai rire est |a : le
rire de l'imbécile nie I'existence méme du
projet, tandis que le vrai rire apparait lorsque
le véritable projet se révele et que tous les
projets illusoires, qui semblaient exister,
s’annulent.

Conclusion

Le rire révele la profondeur de I'expérience
humaine : il peut exprimer une joie sincere,
servir de moyen d’affirmer son existence
ou encore marquer la libération face a ce
qui est contraignant. Dans sa forme la plus
pure, il apparait lorsque le véritable projet
divin se dévoile et que tous les faux projets
s’effondrent.

L'histoire de Pourim illustre ce principe : ce
jour de renversement complet transforme la
peur et la menace en allégresse et délivrance.
Le rire qui en découle n'est pas un simple
amusement, mais la manifestation d’une

vérité révélée, d’une situation ol le mal et
I'illusion s’effacent, laissant place a la joie
et a la clarté. Ainsi, le rire humain et le rire
divin se rejoignent : ils expriment tous deux
I'annulation des obstacles et la réalisation
du plan parfait, dans lequel tout s’inscrit a sa
juste place et a sa juste mesure.




Pourim : le michté vesim’ha de yom

hakipourim

CALENDRIER

Rav Betsalel Cohen

".TJ.

Lorsqu’on réfléchit au parcours annuel des
moadim, nos rendez-vous de liaison avec
Hachem, la place de pourim reste mystérieuse.
En effet, d'année en année nous débutons
notre relation avec Hachem en entrant dans
Son service a Pessa’h Nous nous marions
en recevant la Torah a Chavouot, puis a la
suite des fautes et ruptures du lien pendant
la période des trois semaines, nous faisons
téchouva et Hachem nous agrée a Rosh
Hachana, nous pardonne et nous donne
les secondes lou’hot a Yom Kippour. Nous
commencons alors a construire le michkan et
Hachem fait résider Sa chékhina sur nous a
nouveau a Soukot, nous nous délectons alors
de Sa proximité, surtout a Chémini atseret ou
nous sommes en intimité. Nous inaugurons
ensuite ce michkan a ‘Hanouka de facon a
ce qu’il tienne dans toutes les situations,
méme face a 'adversité de I'exil. Enfin, nous
cléturons le parcours par Pourim, jour de joie
de par le sentiment d’étre constamment dans
les bras bienveillants d’Hachem, mais sa
place suite a ‘Hanouka et en tant qu’apogée
du parcours, reste a comprendre.

Le Gaon de Vilna nous dévoile que durant
chaque féte comme nous l'enseigne la
Guemara (Betsa 15b) nous devons nous
partager moiti€ pour Hachem et moitié pour
nous, c’est-a-dire consacrer une partie du
temps a la liaison spirituelle a Hachem avec
notre néchama dans la téfila et I’étude, et une

"
’

Y

-
iy

partie a la liaison physique a Hachem avec
notre corps a travers les repas de la féte.
A I'exception de Yom Kippour qui n’est que
spirituel et pourim qui est essentiellement
matériel, car ils forment ensemble une seule
féte, les deux étant des jours de réception de
Torah, a Kippour des louh’ot et a Pourim ce
que nous enseigne la Guemara (Chabat 88a)
qu’au moment du don de la Torah, Hachem
nous a ‘'forcés” a la recevoir en placant la
montagne sur nous et nous menacant et donc
notre réception n’était pas valide car forcée
et ce n’est qu’a Pourim que nous |'avons
acceptée volontairement.

Nous pouvons aussi remarquer que les deux
commencent par une faute, a Yom kippour
le veau d'or et a Pourim, la prosternation a
I‘effigie de Névoukhadnetsar et la participation
au festin d’A’hachvérosh. Hachem décréete
alors une extermination du Klal Israel, suite
a laquelle nous faisons téchouva et obtenons
Son pardon, suite auquel nous recevons a
nouveau la Torah et construisons a Kippour le
Michkan et a Pourim le beth hamikdash. A la
différence qu’a Kippour la faute vient de par
le yetser hara® et a Pourim par les peuples,
chez qui nous sommes exilés. Le Pa’had
Its’hak expligue que comme dit la Guemara

1 Voir Rashi sur parachat Ki Tissa au nom du midrash
que le yetser hara a montré au Klal Israel le cercueil de
Moshé pour les déstabiliser.



10

(brakhot 17a) nous voulons tous au fond de
nous, réaliser notre réle sur terre en faisant
la volonté d’Hachem, seulement le yetser
hara et les nations? nous en empéchent. A
Yom Kippour en faisant téchouva nous nous
libérons du yetser hara et a Pourim nous
nous libérons d’Amalek3. Il nous faut encore
comprendre les paroles du Gaon, que Kippour
et Pourim ne forment qu’une seule féte avec
une seule essence et pas simplement une
ressemblance.

Pour cela, il convient de s’interroger pourquoi
a Pourim nous avons volontairement accepté
la Torah que nous ne voulions pas accepter
a Kippour. Le Midrash Tan’houma (parachat
Noa’'h) demande pourquoi Hachem a da forcer
le Klal Israel a recevoir la Torah, alors qu’ils
dirent ‘'naassé vénishma” avant le don de la
Torah. Il répond qu’ils voulaient accepter la
Torah écrite mais pas la Torah orale qui est trés
dure a acquérir et qui demande de se donner
corps et ame pour cela. Il ressort donc qu’a
Pourim ils acceptérent la Torah orale. Rashi
explique qu’ils I'acceptérent alors par amour
pour Hachem suite au miracle de Pourim. Il
ressort du Midrash* que ce qui empéchait
d’accepter la Torah orale était le corps qui
refusait ce labeur antinomique aux plaisirs
matériels de ce monde. Cette conception
extérieure des plaisirs corporels provenait de
I'influence des autres peuples qui d’ailleurs
refusérent de recevoir la Torah. Le miracle de
Pourim élimina Amalek physiquement mais
surtout idéologiquement. Amalek prénant
I'idée qu’Hachem a abandonné le monde
au hasard, et de par ce regard sur le monde
comme dénué de sens et de profondeur, il

2 Qui sont les deux facettes spirituelles et matérielles du
yetser hara comme I'explique le Gaon de Vilna.

3 En détruisant nos ennemis physiquement et
idéologiquement, comme nous verrons par la suite.

4 Voir aussi le Gaon parachat vaet’hanan sur “ki mi kol
bassar”.

s’adonne aux plaisirs physiques de ce monde
totalement matériel®. Lors de [I’histoire de
Pourim personne ne put nier comment chaque
détail fut organisé par Hachem pour notre
bien®. Le Klal Israel put alors se libérer de
I'emprise idéologique des goyim purement
matérielle et superficielle et s’élever dans la
véritable réalité d’une vie de lien intense avec
Hachem a chaque instant et dans chaque
détail. Dans cette dimension, ils réussirent
a développer avec leur corps des sentiments
de kédoucha et a saisir la Torah comme la
lumiére par excellence, le yom tov comme la
sim’ha, la mila comme I'allégresse et les téfilin
comme la gloire”. Avec une telle conception,
ils réussirent a recevoir la Torah orale saisie
alors méme par leur corps, comme le plaisir
par excellence.

Nous comprenons a présent qu’a Kippour nous
faisons téchouva, sortons de I'emprise du
yetser hara, et dévoilons notre néshama dans
toute sa pureté et avec elle, nous recevons
la Torah écrite et construisons le Michkan.
Nous sommes alors centrés sur notre
néshama, sans faire participer notre corps,
tels des anges. A Pourim, nous complétons le
processus par ce jour de ‘‘michté vessim’ha”
dans lequel, par la lecture de la Méguila, nous
détruisons Amalek et dévoilons un corps
dans toute sa kédoucha, avec lequel nous
recevons la Torah orale et construisons le
Beth Hamikdash®. Nous nous occupons alors
principalement de notre corps® en mangeant
buvant et laissant notre corps sous |'effet du
vint® exprimer ses sentiments de kédoucha et
sa hitlaavout (ardeur) sans retenue?.

Pourim est donc I'apothéose et la cléture du
cycle des moadim avant de le reprendre a
nouveau dans cette dimension atteinte.

5 Voir Rashi fin de parachat ki tetse qui explique “acher
karkha — qui t’a refroidi” doublement, mikré (hasard) et kéri
vétouma.

6 Et comme dit la Méguila, suite a cette histoire de nombreux
goyim se convertirent, voir Rav Tsadok Hacohen sur “vérabim
méamé haarets””.

7 Voir Méguila 16b et le sfat émet sur “layéhoudim hayta
ora vésim’ha”.

8 Ancré dans la terre, telle la Torah orale intégrée dans le
corps.

9 Les mitsvot de michloa’h manot et matanot laevyonim
étant d’apres le Téroumat Hadeshen pour permettre a tout
le monde de faire le michté.

10 Et bien que pour la plupart des gens, on ne doit pas
vraiment se saouler, mais seulement se réjouir en buvant un
peu (voir Béour Halakha 695 au nom du Méiri), la dimension
ultime est celle de Rav Israel Salanter et Rav Its’hak
Houtner qui dans leur ivresse totale, dévoilaient des secrets
extraordinaires de la Torah.

11 Voir Pa’had Its’hak maamar 27 qui explique qu’a pourim,
méme si 'on vient chez Le Roi sans retenue nous serons les
bienvenus.



Vente en ligne

Rav Haim Bloede

Introduction

Dans les articles précédents, nous avions
traité du probléme d’un achat qui se réalise
durant Chabbat. La question centrale était
la suivante : quand nos sages ont interdit le
commerce, ont-ils interdits le négoce, c’est-
a-dire le fait que quelgu’un s’implique dans
un achat, qu’il en négocie le prix et qu’il
effectue physiquement et activement cet
achat, ou bien est-ce I'acquisition en soi qui
est interdit. En nous basant sur une Téchouva
de Rabbi Akiva Eiger, nous avions établi que
c’est bien 'acquisition en soi, le changement
méme de propriétaire, qui est interdit, et
ce méme si l'acquisition était programmée
depuis la semaine. |l fallait donc, selon
nous, adopter quelques régles quant aux
commandes Amazon et autres pouvant arriver
durant Chabbat. On peut alors se demander
qgu’en est-il de la vente en ligne ? Imaginons
quelqu’un qui posséde un site de vente en
ligne (pas de dropshipping, que D. nous en
protége).

Serait-il permis de le laisser en ligne Chabbat,
sachant que des ventes peuvent étre réalisées
pendant Chabbat ?

Analyse :

Pour répondre a cette question, il faut

considérer trois aspects :

A. Le fait de permettre a des inconnus
de réaliser des achats sur son site est
il comparable au fait de réaliser une

commande pouvant étre livrée pendant
Chabbat ?

B Qu’en est-il du probleme de Sékhar
Shabbat* ? En effet, il est interdit d’étre
rémunéré pour un service rendu durant
Chabbat.

C. Il faut aussi considérer de maniére
générale la sainteté du Chabbat. Il va
de soi que quelgu’un dont le site est en
lighe pendant Chabbat, ne sera pas aussi
serein que quelqu’'un qui n'a d’autres
préoccupations que le Chabbat lui-méme.

Bien que cette question soit résolument
contemporaine, elle a déja été soulevé dans
le passé. En effet, on demanda au Min’hat
Yits’hak?, le Rav Yts’hak Yaakov Weiss (1902-
1989), s’il est permis de poser un distributeur
automatique de nourriture ou de jouets dans
la rue, des passants non-juifs s’en servant
Chabbat.

[A] Selon le Shoulh’an Aroukh’3, il est autorisé
de vendre un objet a un non+juif, vendredi juste
avant le Chabbat, et méme de charger cet
objet sur I’ane du non4uif, et ce a condition
qu’il sorte de la cour du juif avant I'entrée de
Chabbat. Selon une opinion mentionnée dans
le Rema, si I’'objet du non juif avait été placé
avant Chabbat dans un endroit prédéterminé

N Ty Y 9T 09Ty 1
T2 Y20 2 PON PR NN N 2

DY 0NN PR NN N PYD 273 D Py Y 3
NP Pyo



12

avec le non4uif, celui-ci pourra venir le
récupérer pendant Chabbat.

Selon la premiére opinion, si le non-juif
récupére I'objet pendant Chabbat, les gens
en déduiront que l'achat s’est fait pendant
Chabbat, il y a donc un probleme de Marit
Haayin, d’apparence trompeuse, ce qui est
interdit.

Selon la seconde, le non-juif ne peut récupérer
I’objet pendant Chabbat car ¢’est a ce moment
que l'achat se fait, sauf si un endroit a été
prédéterminé, auquel cas, la vente est déja
actée.

On voit donc de la que la vente Chabbat est
interdite au méme titre que I'achat.

Mais il y a ici plusieurs arguments en faveur
de l'autorisation.

Rav Tzvi Pessa’h Franck, dans le Shout
Har Tzvi4, établit la distinction suivante : si
I'interdiction d’acheter est une interdiction
d’acquérir, c’est-a-dire une interdiction de
devenir propriétaire, on ne peut en dire autant
du vendeur, on ne saurait interdire a quelqu’un
de se déposséder. Ce qui lui est interdit, c’est
de commercer, de négocier et de mettre a
disposition de I’acheteur. Mais dans le cas, ou
tout ceci est effectué dans la semaine, méme
si la transaction devient effective pendant
Chabbat, il n’y a pas d’interdit.

Deuxieme argument, dans le cas d’une
commande pendant la semaine et livrée
pendant Chabbat, c’est I'acheteur qui initie
I’achat, et qui provoque ainsi la réalisation de
la transaction pendant Chabbat. Ce n’est pas
le cas du vendeur qui place un distributeur
dans la rue, ou qui laisse un site en ligne
pendant Chabbat, celui-ci ne joue aucun
role lors de l'achat. Or, s’il est interdit de
participer a une vente, il n'y a pas, semble-til
d’obligation de I'empécher®.

[B] Selon le Min’hat Yits’hak, le prix d’'un
objet ne rentre pas dans I'interdit de Sékhar
Chabbat. Bien qu’'il n’explique pas Ila
différence, on peut proposer une svara, une
logique, que le Noda Biyouda® semble évoquer.
Ce qui est interdit c’est de recevoir un salaire
pour un service rendu pendant Chabbat, tel
que garder des enfants, et en conséquence,
on verra le service comme un bénévolat. Mais
le prix d'un objet vient en échange de I'objet,
or aprés Chabbat, I'objet acheté sera toujours
dans les mains de |'acheteur et cela seul

1P YD N DYN NN A 0 MY 4
W IPDIN NN 5
12 YD 0PN AN - NBP KNTAN AN Yy Y 6

justifie qu’il en paye le prix.

[C] Selon Rav Chmouel Halévi Wozner dans son
Shout Chévet Halévi’, maintenir son site en
ligne est comparable a étre propriétaire d’un
magasin ouvert Chabbat, ce qui contrevient
au minimum a I'esprit, mais peut étre aussi
a la lettre de linterdiction rabbinique de
commercer et d'étre préoccupé par d’autres
affaires.

Il faut prendre en compte aussi le fait qu'un
commercant pourrait étre tenté de vérifier
ses notifications ou a intervenir en cas de
probléme, ce qui ressemble a la justification
de l'interdiction initiale ; « de peur qu’on en
vienne a écrire ».

Conclusion

Il semble que dans I'absolu, il n’est pas
interdit de laisser « ouvert » son site de vente
en ligne, le consensus rabbinique n’ayant
pas adopté I'opinion de Rav Wozner selon
lequel il y a la, de facto, une transgression
de Chabbat®. Mais dans la pratique, peut-
étre vaut il mieux suspendre les ventes, ou,
a tout le moins, programmer les ventes pour
qu’elles ne soient traités qu’une fois Chabbat
passé. Dans le cas ou la majorité des clients
sont juifs et qu’il y a un risque que des juifs
non-pratiquants utilisent le site, comme dans
le cas d’un site israélien, il faudra absolument
désactiver le site tous les vendredis.

N.B Dans la pratique, il vaut mieux présenter
ce type de question de maniere détaillé a un
Rav compétent. Le diable se cache, dit-on,
dans les détails.

0 0 POYN MY vay N 7

1”3 NAYN 275 PI9 2 PON DAY MNIN Y 8




L'education des enfants dansla
nouvelle generation

Rav Ephraim Perez

EDUCATION

Je me suis assis avec un groupe de jeunes
issus de bons foyers et je leur ai posé la
question suivante :

Si I'on vous donnait la possibilité de dire
quelque chose a vos parents au sujet de
I’éducation qu’ils vous donnent, que leur
diriez-vous ?

Une grande partie d’entre eux a répondu
que les parents doivent comprendre qu’ils
appartiennent a une autre génération et qu’ils
doivent adapter I’éducation a la génération
actuelle.

Et c’est ici que la véritable question se pose :
Il est évident que nous vivons dans une
génération différente de celle dans laquelle
nous, parents, avons été éduqués.

Fautil réellement modifier et adapter
I’éducation a la génération actuelle, ou bien
faut-il conserver les mémes valeurs et la
méme éducation que celles de la génération
précédente ?

Comme on le sait, la Guemara enseigne : « La
gauche repousse et la droite rapproche ».
Rabbi Steinman”™ a dit qu’aujourd’hui, la
gauche rapproche et la droite rapproche.

On pourrait donc penser qu’il est effectivement
nécessaire d’adapter [|'éducation a la
génération actuelle.

D’un autre coté, faut-il réellement, dans cette
génération, étre plus permissif et moins ferme
sur les principes éducatifs ?

Pour répondre a cette question, il faut avant
tout faire une distinction fondamentale entre
les valeurs auxquelles nous éduquons et la
maniére dont nous éduquons.

L'un des fondements de la Torah est qu’elle
ne change pas — pas méme d’un iota.

Il est donc évident que les valeurs auxquelles
nous éduquons ne changent pas, méme a
notre époque :

L’éducation a I'importance de la Torah.
L’éducation aux bonnes qualités morales.

Et I’éducation a la crainte du Ciel.

Ces valeurs qui ont toujours existé sont
exactement celles que nous devons
transmettre a nos enfants.

En revanche, la maniére dont nous éduquons
et par laquelle nous transmettons ces valeurs
a nos enfants doit, elle, évoluer.

C’est a ce sujet que Rav Steinman™ a dit
qu’aujourd’hui la gauche rapproche et la droite
rapproche, telle est la voie éducative que nous
devons adopter dans notre génération.

C’est également ce qu’a dit le roi Salomon :

« Eduque I'enfant selon sa voie »

Non seulement selon la voie propre de I’enfant,
mais aussi selon la voie de la génération dans
laquelle il grandit.

A la fin de la discussion avec ces jeunes,
je leur ai expliqué qu’ils ne doivent pas
s’attendre a ce que leurs parents changent
la Torah et I'adaptent a la génération, car
cela constituerait la destruction méme de la
religion.

En revanche, nous, en tant que parents,
devons adapter les méthodes éducatives a la
génération actuelle, car « ses voies sont des
voies de douceur et tous ses sentiers sont
paix ».



14

La rétine : un chef-d’occuvre de la

creation

0.S.

On imagine parfois que ce sont nos yeux qui
voient. En réalité, ce n’est pas tout a fait vrai :
la « vision » repose sur une fine membrane
de quelques dixiemes de millimétre située
au fond de I'ceil, la rétine. Cette toile vivante,
tapissée de centaines de millions de cellules,
capte la lumiére et la transforme en images.
Sans elle, I';eil ne serait qu'un appareil
optique vide de sens. La rétine correspond
au tissu qui recouvre la partie postérieure du
globe oculaire a sa face interne. On peut la
comparer a la pellicule des anciens appareils
photographiques.

Comment ce tissu aussi fin peut-il transmettre
autant d’informations et avec une telle
précision ? Plongeons dans les merveilles de
la rétine.

Un écran vivant plus fin qu’une feuille de
papier

La rétine mesure environ 250 microns
d’épaisseur — soit un quart de millimétre.
Pourtant, elle contient plus de 130 millions
de cellules visuelles. Rapporté a sa taille,
c’est I'un des tissus les plus densément
peuplés du corps humain. Elle tapisse environ
72 % de la paroi interne de I'ceil et s’étend
sur environ 1 100 mm=2. Un ceil humain sain
peut percevoir plus d’'un million de nuances
de couleurs différentes.

La rétine ne se limite pas a une simple
couche. Elle est composée de dix couches
cellulaires empilées comme un mille-feuille,
allant des photorécepteurs aux cellules
ganglionnaires, en passant par des circuits
internes complexes. Chaque couche a son
réle dans le traitement de I'image.



Des capteurs de lumiére plus sensibles que
nos cameéras

Les cellules principales de la rétine sont les
photorécepteurs : les cones et les batonnets.
[l'y a environ 6 millions de cénes, responsables
de la vision des couleurs et de la précision
des détails, et 120 millions de batonnets,
spécialisés dans la vision nocturne.

Les batonnets sont si sensibles qu’ils peuvent
détecter un seul photon, la plus petite unité de
lumiére. Grace a eux, NOUS POUVONS percevoir
des formes méme sous un ciel étoilé. Les
cones, quant a eux, se répartissent en trois
types, chacun sensible a une longueur d’onde
différente (bleu, vert, rouge). A partir de
seulement 3 types de cellules nous arrivons
a percevoir I'ensemble du spectre des
couleurs visibles. Leur dysfonctionnement
peut conduire a I'achromatopsie ou déficit de
la vision des couleurs.

La macula, un bijou au centre du regard

Au centre de la rétine se trouve une région
minuscule mais précieuse : la macula. Elle
mesure a peine quelques millimétres de
diamétre, soit la taille d’'un grain de lentille,
mais elle concentre 90 % des cbnes. C’est
elle qui nous permet de lire, reconnaitre des

visages, ou effectuer des gestes précis.

En son centre se trouve la fovéa, un creux
de 0,2 mm de diamétre ou la vision est la
plus fine et qui est responsable de 90 % de la
vision. Aucun vaisseau sanguin ne vient géner
la lumiére dans cette zone : les couches
superficielles de la rétine y sont repoussées
sur les cotés pour laisser la lumiére atteindre
directement les photorécepteurs. Ce niveau
d’optimisation dépasse de loin nos meilleurs
capteurs électroniques.

Lorsque la macula est atteinte, comme dans
la dégénérescence maculaire liée a I'age
(DMLA), la vision centrale est altérée : lire
devient difficile, reconnaitre les visages un
défi. On réalise alors a quel point ce minuscule
point au fond de I'ceil est essentiel a notre
autonomie.

Un cablage invisible et surpuissant

Une fois captée, la lumiére est convertie
en signal électrique. Ce signal est traité
localement par un réseau dense de neurones
internes cellules bipolaires, horizontales,
amacrines et ganglionnaires qui le modifient,
le trient, le compressent. Il est ensuite
transmis via le nerf optique au cerveau, a une
vitesse fulgurante.

Chaque ceil envoie 1 million de fibres
nerveuses vers le cerveau. Cela représente
environ 1,5 Go d’informations par seconde,
une quantité impressionnante pour un simple
nerf. Ce traitement débute dés la rétine, bien
avant le cortex visuel.

La lumiére, cette précieuse ennemie

La lumiére est nécessaire a la vision.
Mais elle peut aussi abimer la rétine. Les
photorécepteurs doivent se renouveler en
permanence pour se défendre contre les
radicaux libres générés par I'exposition a la
lumiére bleue notamment.

Pour éviter une dégénérescence prématurée,
I’organisme a prévu des pigments protecteurs :
la lutéine et la zéaxanthine, présents dans la
macula. Ces antioxydants filtrent la lumiére
nocive. Nous sommes ainsi tous équipés
de filtres anti-lumiére bleue naturels. On les
trouve dans certains légumes verts comme
les épinards ou le chou, preuve que notre
alimentation participe directement a la santé
de nos yeux.

Un miracle de I'infiniment petit

Lire est un geste si banal qu'on en oublie
le génie qu’il suppose. Ce génie tient dans
une structure invisible a I'ceil nu, capable de
convertir une onde lumineuse en perception,
a chaque battement de cil.

La rétine incarne cette délicatesse du vivant
qui, bien qu’infime, soutient notre expérience
du monde, d’une précision qu’aucune machine
n’'a encore égalé.

MISE EN PAGE - LIOR HAEHNEL - FLYERPRO.ORG

15



2,

0

NOUVEAU

HALSHELET

EDITIONS

DEJA PARUS
AUX EDITIONS SHALSHELET

‘danoiig

h‘ M 7
HAGADA DE PESSAM ¥ ;
s dAenaouge

|

Guemara
Berakhot & Chabbat

Guide Michna : Questions/Réponses Paracha
de Yom Berakhot, Taanit, Méguila, Berechit - Noa’h
Kippour Moed Katan et 'Haguiga Chemot - Vaéra

SEFER BERECHIT
BERECHIT

- L

= o = Pour recevoir chaque Y .

semaine par mail =
un feuillet riche et varié e+
abonnez-vous :
www.shalshelethews.com

i
i

MACANLALNR

SHALSHELETEDITIONS.COM




