
 N°13

Ce magazine est offert :

A
D

A
R

 578
6

F
E

V
-M

A
R

S
 20

26

www.shalsheletnews.com

La Mitsva est-elle acquise ?

LITIGE FINANCIER page 04

Vente en ligne
HALAKHA page 11

L’éducation des enfants dans la 
nouvelle génération

EDUCATION page 13

Traces, goût et statut : 
la halakha face aux lignes 
de production modernes ½   

CACHEROUT page 05

Pourim : le michté vésim’ha de 
yom hakipourim

CALENDRIER page 09

מה רבו מעשיך השם
Les lois de conservation impliquent 
la Création !

SCIENCES
page 02

Zivoug hagoun 
pour Julia bat Rahel 
et Léana bat Rahel

 לעלוי נשמת
 דוד

בן אסתר ישראל ז"ל

La rétine : un chef-d’œuvre de la 
création

MÉDECINE page 14

Le rire
CALENDRIER page 07

Leilouy Nichmat Malka 
Sultana Taita 

bat Myriam Simha 
Florence Emma

Léilouy Nichmat Julie 
Simha bat Zaari

Santé et réussite aux 
familles Lasry et Benibghi

בס״ד

www.shalsheletnews.com



2

מה רבו מעשיך השם
Les lois de conservation 
impliquent la Création !
Pr. Daniel Nessim

S C I E N C E S 

Les lois de conservation sont fondamentales 
en physique et en chimie. Nous avons 
tous appris que la masse et l’énergie 
se conservent. Essayons de mieux les 
comprendre, et plus important encore, d’en 
comprendre les conséquences, qui n’ont 
jamais été enseignées à l’école.
On estime que notre univers contient 1080 

atomes1 (un 1 suivi de 80 zéros) pour une 
masse totale de 1,45 × 1053 kg. Nous n’avons 
aucune intuition de l’ordre de grandeur 
de tels nombres. Pour mieux comprendre, 
considérons, la fortune nette d’Elon Musk 
qui est estimée en 2025 à 751 milliards de 
dollars, soit 0,751 × 1012 dollars2.

Si quelqu’un possédait 1080 dollars, il aurait 
environ 100 000 000 000 000 000 000 000 
000 000 000 000 000 000 000 000 000 
000 000 000 000 000 000 (1 suivi par 68 
zéros) fois la fortune d’Elon Musk !!!

En 1789, le scientifique français Antoine 
Lavoisier3 formule la 
loi de conservation 
de la masse  : dans 
un système fermé, la 
masse n’est ni créée 
ni détruite lors des 
réactions chimiques 
(elle change 
seulement de forme 
ou d’emplacement). 
Cela signifie que 
la masse totale de 
l’univers4 restera 
de 1,45 × 1053 kg, 
i n d é p e n d a m m e n t 

1  Estimer le nombre d’atomes est très difficile et 
plusieurs valeurs ont été proposées par les scientifiques, 
dont 1082 et 1080.

2  Pour comprendre la richesse d’Elon Musk, considérez 
que la valeur monétaire totale estimée dans le monde 
est de 500 000 milliards de dollars – cela signifie que 
moins de 700 « Elon Musk » détiendraient toute la 
valeur monétaire du monde!!!
3  Pendant la Révolution française, Lavoisier fut 
condamné et guillotiné le 8 mai 1794 à Paris, à l’âge 
de 50 ans.
4  Nous supposons que l’univers est un système isolé, 
et donc la masse et énergie sont conservées.

de toutes les transformations et réactions 
chimiques qui se produiront sur notre 
planète et dans l’univers entier. Lorsque 
nous mangeons, une partie de la nourriture 
ajoute de la masse corporelle, une autre est 
éliminée comme déchet, et une autre encore 
est expirée sous forme de dioxyde de carbone 
– mais la masse totale transformée est égale 
à la masse ingérée. Si nous brûlons du bois, 
la masse du bois additionnée à celle de 
l’oxygène utilisé lors de la combustion sera 
égale à la masse des cendres, de la fumée, et 
des gaz produits.

Il existe bien 
d’autres lois de 
c o n s e r v a t i o n . 
Prenons l’énergie. 
Qu’est-ce que 
l’énergie ? Le grand 
physicien Richard 
Feynman5 a dit  : 
«  En physique 
aujourd’hui, à l’heure 
actuelle, nous ne 
savons pas ce qu’est 
l’énergie… C’est un 
nombre. C’est tout. 
C’est une quantité mathématique. C’est une 
règle comptable abstraite que la nature, pour 
une raison quelconque, décide de respecter. »
La loi de conservation de l’énergie stipule 
que l’énergie totale d’un système isolé reste 
constante au cours du temps, même si 
elle peut se transformer d’une forme à une 
autre. Par exemple, toute l’énergie chimique 
contenue dans les liaisons des atomes de 
l’essence (octane) que nous mettons dans 
une voiture sera transformée en énergie 
mécanique (fonctionnement du moteur qui fait 
avancer la voiture), en chaleur (du moteur), en 
frottements, et en son. 
Si nous lâchons une bille de 50 grammes 
du sommet de l’Empire State Building             
(102ᵉ étage, hauteur de 380 m), son énergie 

5  Brillant physicien théoricien américain connu pour 
ses travaux en électrodynamique quantique (prix Nobel 
en 1965) et sa capacité à expliquer simplement des 
idées complexes (voir son célèbre manuel de physique: 
« The Feynman Lectures on Physics »).



3

potentielle (gravité) sera convertie en énergie 
cinétique jusqu’à ce que la bille touche le sol 
à une vitesse supérieure à 100 km/h ! 6

Dans mon bureau, j’ai une citation très 
inspirante du Maharal de Prague qui utilise 
ce concept de transformation du potentiel en 
cinétique :

כל החיים זה לצאת מן הכח אל הפועל
La vie consiste à passer du potentiel au 
réel 7

Nous avons appris à l’école que les 
objets peuvent aussi posséder une charge 
électrique. Par exemple, dans l’atome, il y a 
des protons chargés positivement8 et des 
électrons chargés négativement. Cependant, 
chaque atome est neutre, car il contient le 
même nombre de protons que d’électrons. 
Rav Ephraïm Wachsman a dit que lorsque 
l’on affirme qu’Hachem est occupé à 
 cela ne signifie pas seulement ,« מזווג זיווגים »
qu’Il associe un homme et une femme pour le 
mariage, mais aussi que pour chaque électron 
Hachem a créé un proton, assurant ainsi la 
neutralité électrique. Rav Wachsman ajoutait 
qu’une poignée d’électrons (sans protons 
correspondants) créerait un champ électrique 
dévastateur.9

6  Cela prend en compte la résistance de l’air. Sans 
résistance de l’air, la vitesse dépasserait 300 Km/h.
7  Traduction tirée du magnifique Sefer « La vie : une 
invitation à être » du Rav Yehia Benchetrit, chlita.
8  Les protons (chargés positivement) et les neutrons 
(sans charge) forment le noyau de l’atome. Les 
électrons chargés négativement, qui sont beaucoup 
plus petits, sont très éloignés du noyau, rendant l’atome 
vide à plus de 99,99 %.
9  Dans un fil électrique où circule de l’électricité, 
bien que le nombre d’électrons en mouvement soit 
très important, pour chaque électron entrant, il y en a 
un sortant  : donc il n’y a pas d’endroit avec une forte 
charge nette, et le fil reste presque parfaitement neutre.

On peut donc énoncer la loi de conservation 
de la charge électrique : la charge électrique 
ne peut être ni créée ni détruite. La charge 
électrique totale d’un système fermé reste 
toujours la même. Prenons une radio 
portable. La réaction chimique dans la pile 
fait circuler des électrons dans le circuit et 
alimente la radio – certaines parties gagnent 
des électrons, d’autres en perdent, mais au 
total, leur nombre reste constant (et l’énergie 
chimique de la pile est transformée en énergie 
électrique et en son). En résumé, les électrons 
se déplacent, mais rien n’est créé ni détruit.
Maintenant, une question délicate : quelle est 
la charge totale de l’univers ? Réponse : zéro. 
Une réponse évidente, puisqu’il y a autant de 
charges positives que de charges négatives. 
Si vous voulez connaître le nombre estimé de 
charges positives dans l’univers : 1080 (ce qui 
est bien sûr également égal au nombre de 
charges négatives)10.

Tout ce qui précède, nous l’avons appris à 
l’école.11 Cependant, réfléchir à ces lois de 
conservation soulève une grande question  : 
si la masse, l’énergie et la charge ne sont 
ni créées ni détruites, Qui les a mises là au 
départ ? 
N’est-ce pas une puissante preuve de la 
Création ?

   science613miracles@gmail.com

10  Les scientifiques nous disent que l’univers est 
constitué à 75% d’hydrogène (atome avec un électron 
et un proton) et à 25% d’hélium (deux protons et deux 
électrons) – avec un tout petit pourcentage des autres 
éléments. Ceci veut dire que, si l’on choisit 1080 atomes, 
on aura dans l’univers [(0.75 × 1 ×1080) + (0.25 × 2 
×1080)], ce qui donne 1.25 1080, ce qui est encore un 
ordre de grandeur de 1080.
11  Notez qu’il existe de nombreuses autres lois de 
conservation que nous n’avons pas abordées ici : 
conservation de la quantité de mouvement, du moment 
angulaire, etc.



4

La Mitsva est-elle acquise ?

Rav Réouven Cohen
Av Beth Dine «Michpat Chalom»

L I T I G E  F I NA N C I E R RÉGLEMENT DE LITIGE, RÉDACTION 
DE TESTAMENT ET HÉTER ISKA: 

  06 66 90 51 78 
  www.michpat-chalom.org

La Mitsva est-elle acquise ?

Aharon s’est toujours efforcé d’acheter la Haftara 
de Yona que l’on récite à Min’ha de Yom Kippour. 
Cette année, il lui a fallu, lors de Cha’harit, faire 
monter les enchères à 3800 euros pour acquérir 
la mitsva d’être appelé à la lecture de la Haftara. 
Malheureusement, Aharon s’est assoupi durant 
la pause de Yom Kippour et arrive en retard à 
Min’ha. Ne pouvant pas attendre Aharon, les 
responsables de la synagogue offrent cette 
prestigieuse aliya au Rav de la communauté. A 
l’issue de Kippour, ils font comprendre à Aharon 
qu’il doit payer le don qu’il a promis même 
s’il n’est pas monté à la Torah. De son côté, 
Aharon prétend que son retard était vraiment 
involontaire et que, de toutes les façons, ils 
auraient dû remettre cette aliya en vente.

Réponse  : Cette question étant l’objet d’une 
controverse, les responsables de la synagogue 
ne pourront pas imposer à Aharon de payer. S’il 
veut malgré tout payer, il pourra déduire le profit 
qu’ils ont tiré de ce cadeau accordé à leur Rav. 

Développement  : le Maguen Avraham (Ora’h 
‘Haïm 306,15) se demande comment on peut 
vendre des mitsvot le chabbat alors que toutes 
les formes de transactions sont interdites 
ce jour-là. Il rapporte l’avis du Maharchal 
disant qu’il ne s’agit pas d’une vente mais 
plutôt d’un vœu de charité qui donne droit à 
l’accomplissement d’une mitsva. C’est, en 
fait, une sorte de don qu’on fait à condition 
de recevoir la mitsva. Le Maguen Avraham ne 
partage pas son avis et considère qu’il y a là 
un véritable achat, mais qui n’est pas interdit 
le chabbat par nos Sages puisqu’il s’agit d’une 
mitsva. Bien que, concrètement, aucun objet 
n’est acheté, on considérera cet achat de 
mitsva comme une certaine location des objets 
saints tels que l’arche durant l’ouverture ou du 
Séfer Torah durant l’aliya (Erets Tsvi 39). L’avis 
du Maguen Avraham semble être partagé par le 
Knesset Haguedola qui traite du cas de celui qui 
décède avant d’avoir fini de payer la mitsva qu’il 
a achetée à l’année, et dont les héritiers sont 
tenus de compléter la somme. Ensuite, la mitsva 
leur appartient et ils pourront même la vendre 
plus chère et garder la différence. En effet, s’il 
s’agissait uniquement d’une promesse de don 
à la tsédaka, les héritiers n’auraient pas été 

obligés d’assumer les vœux de leur défunt père 
(Choul’han Aroukh ‘Hochène Michpat 252,2) et 
n’auraient évidemment pas pu vendre la mitsva 
à quelqu’un d’autre. 

Revenons à notre cas.  Selon le Maharchal, 
Aharon a promis de faire un don à condition 
d’avoir accès à la lecture de la Haftarat Yona. 
Or, accidentellement, la condition n’a pas été 
remplie (voir le Rachba Baba Métsia’ 42 qui 
considère le sommeil comme un accident), et 
le vœu est donc annulé. Par contre, selon le 
Maguen Avraham et le Knesset Hagdola, Aharon 
a acheté la mitsva, elle lui appartient, et il devra 
la payer. Mais Aharon a raison de dire que les 
responsables auraient dû remettre cette aliya 
en vente. Les responsables devront de toutes 
les façons déduire de la somme à payer le profit 
immatériel qu’ils ont tiré en offrant cette aliya à 
leur Rav, c’est-à-dire le prix qu’ils auraient été 
prêts à payer pour faire ce cadeau de la mitsva 
au Rav.

En conclusion, selon le Maharchal, Aharon n’a 
rien à payer et selon le Maguen Avraham, il sera 
tenu de payer en déduisant le profit tiré par les 
responsables de la synagogue. En tous cas, ils 
ne pourront pas obliger Aharon à payer puisqu’il 
peut s’appuyer sur l’avis du Maharchal.1 

1 En vertu de la règle de «  hamotsi mé’havéro 
alav haréaya » : celui qui veut obtenir de l’argent de 
quelqu’un, doit fournir la preuve qu’il a raison. Bien que 
cette règle n’existe pas pour les vœux puisque le doute 
n’est pas seulement d’ordre monétaire mais concerne 
aussi une interdiction vis-à-vis du ciel, dans le cas 
d’Aharon, le doute est en sa faveur. Puisque, comme 
expliqué ci-dessus, selon le Maharchal disant qu’il s’agit 
d’un don à la tsédaka, il n’a pas d’obligation de payer. 
C’est uniquement selon le Maguen Avraham, affirmant 
qu’il s’agit d’un achat, qu’Aharon devra payer. En cas 
de doute, on applique la règle de « hamotsi mé’havéro 
alav haréaya ».   



5

Traces, goût et statut : la halakha 
face aux lignes de production 
modernes ½ Franck DelacheC AC H E RO U T

On s’est tous déjà posé la question au 
moins une fois  : sur le produit avec une 
excellente hashga’ha que je viens d’acheter, 
il est indiqué «  peut contenir des traces de 
crustacés », comment est-ce possible ? Que 
font les rabbins ? Sur le paquet de farine avec 
laquelle j’ai fait mes hallot de chabbat il est 
précisé «  traces de lait  », puis-je les manger 
avec ma dafina  ? (On ne PEUT PAS manger 
une dafina sans halla et sans coca-cola  !). 
Pire encore, parfois on retrouve la mention 
en hébreu ou en français «  fabriqué sur une 
ligne de production ‘halavi cachérisée pour du 
parvé », alors ‘halavi ? Parve ? Entre les deux ? 
Sur ma tablette de chocolat ou mon paquet 
de gâteaux, il y a un certificat de cacherout 
’halavi, alors qu’il n’y a pas de lait dans la 
composition, comment le comprendre ? Enfin, 
si je ne consomme que du lait chamour, puis-
je manger ces produits ? Nous allons essayer 
d’y voir plus clair dans cet article.

Les allergènes

Tout le monde le sait, les allergies alimentaires 
sont devenues plus fréquentes et sont 
mieux reconnues ces dernières années. Les 
conséquences pour la santé pouvant être 
très graves, la législation est très stricte sur 
l’information obligatoirement apportée aux 
consommateurs. Un règlement européen 
de 2011 définit la liste des 14 allergènes 
qui doivent être impérativement signalés, 
et le code de la consommation (R412-12 
à R412-16) précise les obligations des 
fabricants et revendeurs. En cas d’infraction 
et d’incident, les conséquences peuvent 
être très lourdes pour les professionnels  : 
amendes, fermetures administratives, voire 
peines de prison pour mise en danger de la 
vie d’autrui. Par conséquent, les industriels 
cherchent à se couvrir au maximum, et 
précisent tous les allergènes utilisés en 
même temps que la fabrication du produit 

concerné ou précédemment, sur ce matériel 
ou ailleurs dans l’usine, le caractère volatile 
des allergènes étant reconnu, et une toute 
petite présence pouvant avoir des effets sur 
une personne sensible. Néanmoins, il importe 
de préciser que les critères de la halakha ne 
sont pas toujours ceux de l’industrie, surtout 
quand un principe de précaution maximum 
est invoqué par celle-ci. Il est clair que 
pour nous un élément interdit se trouvant 
ailleurs dans le site de production ne porte 
pas à conséquence, même s’il se retrouve 
en quantité infime dans le produit final, les 
règles de bitoul (annulation dans une quantité 
largement supérieure de produit autorisé) 
s’appliquent, et les nettoyages du matériel 
imposés par les règles d’hygiène peuvent 
avoir un intérêt halakhique, bien qu’ils ne 
protègent pas de tout risque allergique.

Par conséquent, EN GENERAL, les mentions 
allergiques ne portent pas à conséquence sur 
la cacherout du produit.

Le matériel ‘halavi

Ce que nous avons exposé jusqu’à présent 
concerne la présence d’allergènes (dont le 
lait) dans l’usine, mais pas forcément sur 
le matériel de préparation utilisé pour un 
produit parvé. Lorsque ce cas de figure se 
présente, nos amis anglophones parlent 



6

de Dairy Equipment  : il n’y a pas de lait 
dans la composition, mais les mêmes 
machines servent à fabriquer des articles 
lactés. La chaîne a été nettoyée entre les 
deux productions, mais il n’y a pas eu de 
cachérisation dans les règles (généralement 
une agala aurait été nécessaire, il aurait fallu 
ébouillanter tout le matériel après nettoyage 
pour «  extraire  » le goût imprégné dans les 
parois). 

La question de savoir si la ligne a été utilisée 
à chaud dans les 24h précédentes peut 
aussi avoir son importance. Etant donné 
l’impossibilité de le déterminer pour un 
produit certifié mais non surveillé, on doit 
estimer cette donnée. Bien qu’on tienne 
comme principe général « stam kelim einam 
bené yomam  » (la plupart des ustensiles 
n’ont pas servi depuis 24h), cette règle ne 
peut habituellement pas s’appliquer dans 
l’industrie moderne, où les usines tournent 
tous les jours, parfois 24/24, pour mieux 
rentabiliser le matériel. On doit donc se référer 
au Choul’han Aroukh Yoré Déa 95,1 qui pose 
qu’un aliment parvé, qui est passé ou qui 
a même cuit dans des ustensiles propres 
habituellement réservés au lait ou à la viande, 
pourra être consommé avec des produits de 
l’autre catégorie. Du poisson cuit dans une 
marmite bassari pourra donc être mangé avec 
du fromage. En effet, le principe s’appelle 
«  notem taam bar noten taam déhétéra  » 
(en abrégé nat bar nat)  : un goût permis en 
soi a été transmis au second degré. Dans 
notre exemple, la viande a transféré son goût 
à la marmite (mais il n’y a pas de matière 
carnée concrète), ce goût passe par la suite 
de la marmite au poisson, il est suffisamment 

dégradé pour ne plus porter à conséquence. 
Cette position est celle des séfaradim  ; qui 
autorisent de manger un aliment parvé préparé 
dans du matériel ‘halavi avec de la viande (ou 
l’inverse). Le Rama (95,2) est en désaccord, 
et interdit pour un produit cuit ou frit (donc 
traitement à chaud) de le consommer avec 
quelque chose de l’autre catégorie. Dans le 
paragraphe 89,3, il précise que l’interdit est 
de manger en même temps, mais avant ou 
après cela reste autorisé, et c’est ainsi que 
se comportent les ashkenazim.

Concrètement, la plupart des rabbinats 
tiennent compte de l’avis plus strict du 
Rama et notent le produit comme ‘halavi, 
même en l’absence de lait. Parfois, les 
agences américaines précisent DE (pour 
Dairy Equipment) pour le distinguer du ‘halavi 
réel (noté D), mais cette mention a tendance 
à disparaître. Le grand rabbinat d’Israël a 
pour principe de noter ces produits «  pour 
les consommateurs de poudre de lait non 
surveillé ». Encore une fois, pour les séfaradim 
ils restent parvé ; pour les ashkénazim ils ne 
sont pas à consommer avec de la viande, 
mais après.

Dans le cas d’un produit surveillé, les 
surveillants rabbiniques ont cachérisé la 
chaîne de production, et les aliments sont 
unanimement parvé. Les autres mentions 
n’ont d’incidence que sur les allergies et pas 
sur la cacherout.

Dans la suite de cet article, nous traiterons 
le cas particulier du chocolat et la situation 
pour ceux qui consomment exclusivement du 
lait surveillé.



7

Le rire
 Rav Mikhael Chitrit

H A L A K H A

Introduction

Le Séfer Yetsira enseigne que chaque mois 
est associé à une caractéristique particulière 
de l’homme, et le mois d’Adar correspond à 
celle du rire.

Il est clair que le rire n’est que l’expression de 
quelque chose de plus profond chez l’homme. 
Qu’exprime-t-il ? Qu’est-ce qui le provoque ? 
Et pourquoi tant d’entre nous le recherchent-
ils ?

Le rire comme expression de joie

De prime abord, il semblerait que le rire 
soit l’expression d’un haut niveau de joie. 
Lorsqu’une joie est grande, elle déborde et se 
manifeste par le rire. C’est dans ce sens que 
les Sages enseignent dans Berakhot 31a qu’il 
est interdit à l’homme de remplir sa bouche de 
rire dans ce monde-ci, car il est écrit :« Alors 
notre bouche sera remplie de rire  » (Tehilim 
126, 2).

De même, dans Berakhot 9b, il est rapporté 
qu’un grand homme, Rav Brona, joyeux dans 
l’accomplissement des mitsvot et ayant 
rapproché la guéoula de la téfila, gardait son 
sourire et son rire sur ses lèvres tout au long 
de la journée.

Le rire de l’insensé

Cependant, Kohelet révèle une autre facette 
du rire. Il est écrit :

«  Car comme le bruit des ronces sous la 
marmite, ainsi est le rire de l’insensé, et cela 
aussi est vanité » (Kohelet 7, 6).

Le Midrash Kohelet explique  : tous les bois, 
lorsqu’ils brûlent, ne font pas de bruit ; seules 
les ronces émettent un son particulier, comme 
pour dire  : «  nous aussi, nous sommes du 
bois ».

Le Gaon de Vilna commente  : la définition 
de l’homme repose sur l’intellect et le rire. 
L’insensé, dépourvu d’intelligence, ne peut 
s’affirmer comme homme que par le rire. Ce 
dernier ressemble alors au bruit que font les 
ronces lorsqu’elles brûlent.

Chaque chose dans le monde s’exprime 
à travers ce pour quoi elle a été créée, 
selon sa fonction et son utilité propre. Les 
ronces, dépourvues d’autre valeur que d’être 
consumées, se font entendre en brûlant, 

comme pour signaler qu’elles existent elles 
aussi. De même, le rire de l’insensé est 
une expression vide  : il ne révèle aucune 
joie intérieure, mais cherche à affirmer 
son existence en tant qu’homme, faute 
d’intelligence.

Ce qui provoque le rire

Quand on examine ce qui provoque le rire, 
on constate qu’il s’éveille lorsqu’un homme 
suit un chemin bien défini, et qu’il rencontre 
soudain quelque chose qui le contredit à la 
racine. Le rire naît de cette rupture.

C’est le mécanisme même d’une bonne 
blague. Un exemple simple et parlant  : un 
homme sérieux, respectable, digne, marchant 
avec assurance, glisse sur une banane ou 
trébuche sur une pierre et s’étale de tout son 
long par terre. Bien sûr, cela peut éveiller de 
la pitié, mais chez la majorité des gens, cela 
déclenche aussi un rire presque incontrôlable.

Lorsque ce qui était construit avec ordre et 
logique se trouve soudainement contredit, le 
rire apparaît. C’est le principe même de la 
chute d’une blague : pour que cela fonctionne, 
il faut que la chute soit totalement inattendue 
et aille radicalement à l’encontre de ce qui a 
été établi auparavant.

Chemin, projet et opposition

L’homme est le seul être capable de tracer un 
chemin, de donner un ordre au monde, par la 
parole et l’intellect. Il est aussi le seul capable 
de comprendre l’interruption de ce processus. 
C’est précisément cette compréhension qui 
provoque le rire.

Toutes les autres créatures ont une seule 
fonction, une seule direction. Elles ne 
portent pas en elles l’opposition de deux 
choses. L’homme, en revanche, porte en lui 



8

deux dimensions opposées. Et c’est cette 
opposition qui rend le rire possible.

C’est pour cela que l’imbécile éprouve une 
grande joie lorsqu’il voit que ce qui l’obligeait, 
ce qui s’imposait à lui, n’était finalement pas 
si important. En vérité, lorsqu’il rit, il annule. 
Le rire devient un outil d’annulation de ce qui 
est contraignant dans le projet divin.

Moquerie et reproche

Une moquerie repousse cent reproches (voir 
Messilat Yécharim, chap. 5).

Le reproche est toujours construit sur quelque 
chose qui oblige. Faire un reproche, c’est 
montrer à l’autre qu’il existe une obligation. En 
hébreu, le mot tokha’ha vient de hokha’ha, une 
preuve. Lorsque deux personnes partagent 
un postulat de base reconnu comme juste 
et accepté par les deux, il devient possible 
de construire une démonstration qui amène 
l’homme à comprendre ce qui l’oblige dans 
ce monde.

La moquerie ne se contente pas d’annuler 
l’importance ou la valeur du sujet dont on parle. 
Elle annule la notion même de construction 
du processus. Dans la raillerie, un homme vit 
un point de rupture où tous les processus et 
toutes les constructions s’effondrent.

Le rire de l’insensé est créé par un sentiment 
de liberté : le moqueur a le sentiment d’être 
quitte de tout. Il considère son existence 
comme si rien ne l’obligeait à quoi que ce soit.

Le rire à venir

Rabbi Yo’hanan a dit au nom de Rabbi Shimon 
Bar Yo’hai  : il est interdit à un homme de 
remplir sa bouche de rire dans ce monde-ci, 
comme il est écrit (Tehilim 126,2) : « Alors se 
remplira notre bouche de rire et notre langue 
de joie ».

Quand cela se produira-t-il ? Lorsque les 
nations diront  : « Hachem a fait de grandes 
choses pour eux ».

On dit à propos de Resh Lakish : depuis qu’il 
a entendu cet enseignement, il n’a pu remplir 
sa bouche de rire dans ce monde.

Tant que nous sommes dans ce monde, nous 
construisons et avançons vers la finalité du 
projet. C’est pourquoi on ne peut pas remplir 
sa bouche de rire.

Mais dans le futur, lorsque tous les processus 
négatifs auront disparu, alors il y aura un 
rire : un rire né de l’annulation de tout ce qui 
apparaissait comme mauvais ou puissant, 
alors qu’en vérité ce n’était rien. De toutes 
ces choses qui nous attiraient et nous 
illusionnaient, on se moquera. Ce rire fait 
partie intégrante de la guéoula finale.

Le rire divin

Il est écrit dans Tehilim (2, 4)  : «  Celui qui 
siège dans les cieux rira, Hachem se moquera 
d’eux ». Rabbi Yitzhak enseigne qu’il n’y a de 
rire devant Hachem que ce jour-là.

Ce rire qu’Hachem exprime est le dévoilement 
total du fait que le chemin des nations s’est 
complètement annulé. Ce jour-là, il y a un 
véritable rire, parce que c’est la fin, la fin 
de toute échappatoire. La différence entre 
le rire de l’imbécile et le vrai rire est là  : le 
rire de l’imbécile nie l’existence même du 
projet, tandis que le vrai rire apparaît lorsque 
le véritable projet se révèle et que tous les 
projets illusoires, qui semblaient exister, 
s’annulent.

Conclusion

Le rire révèle la profondeur de l’expérience 
humaine  : il peut exprimer une joie sincère, 
servir de moyen d’affirmer son existence 
ou encore marquer la libération face à ce 
qui est contraignant. Dans sa forme la plus 
pure, il apparaît lorsque le véritable projet 
divin se dévoile et que tous les faux projets 
s’effondrent.

L’histoire de Pourim illustre ce principe  : ce 
jour de renversement complet transforme la 
peur et la menace en allégresse et délivrance. 
Le rire qui en découle n’est pas un simple 
amusement, mais la manifestation d’une 
vérité révélée, d’une situation où le mal et 
l’illusion s’effacent, laissant place à la joie 
et à la clarté. Ainsi, le rire humain et le rire 
divin se rejoignent  : ils expriment tous deux 
l’annulation des obstacles et la réalisation 
du plan parfait, dans lequel tout s’inscrit à sa 
juste place et à sa juste mesure.



9

Pourim : le michté vésim’ha de yom 
hakipourim CA L E N D R I E R

Rav Betsalel Cohen

Lorsqu’on réfléchit au parcours annuel des 
moadim, nos rendez-vous de liaison avec 
Hachem, la place de pourim reste mystérieuse. 
En effet, d’année en année nous débutons 
notre relation avec Hachem en entrant dans 
Son service à Pessa’h, nous nous marions 
en recevant la Torah à Chavouot, puis à la 
suite des fautes et ruptures du lien pendant 
la période des trois semaines, nous faisons 
téchouva et Hachem nous agrée à Rosh 
Hachana, nous pardonne et nous donne 
les secondes lou’hot à Yom Kippour. Nous 
commençons alors à construire le michkan et 
Hachem fait résider Sa chékhina sur nous à 
nouveau à Soukot, nous nous délectons alors 
de Sa proximité, surtout à Chémini atseret où 
nous sommes en intimité. Nous inaugurons 
ensuite ce michkan à ‘Hanouka de façon à 
ce qu’il tienne dans toutes les situations, 
même face à l’adversité de l’exil. Enfin, nous 
clôturons le parcours par Pourim, jour de joie 
de par le sentiment d’être constamment dans 
les bras bienveillants d’Hachem, mais sa 
place suite à ‘Hanouka et en tant qu’apogée 
du parcours, reste à comprendre. 

Le Gaon de Vilna nous dévoile que durant 
chaque fête comme nous l’enseigne la 
Guemara (Betsa 15b) nous devons nous 
partager moitié pour Hachem et moitié pour 
nous, c’est-à-dire consacrer une partie du 
temps à la liaison spirituelle à Hachem avec 
notre néchama dans la téfila et l’étude, et une 

partie à la liaison physique à Hachem avec 
notre corps à travers les repas de la fête. 
A l’exception de Yom Kippour qui n’est que 
spirituel et pourim qui est essentiellement 
matériel, car ils forment ensemble une seule 
fête, les deux étant des jours de réception de 
Torah, à Kippour des louh’ot et à Pourim ce 
que nous enseigne la Guemara (Chabat 88a) 
qu’au moment du don de la Torah, Hachem 
nous a ‘’forcés’’ à la recevoir en plaçant la 
montagne sur nous et nous menaçant et donc 
notre réception n’était pas valide car forcée 
et ce n’est qu’a Pourim que nous l’avons 
acceptée volontairement. 

Nous pouvons aussi remarquer que les deux 
commencent par une faute, à Yom kippour 
le veau d’or et à Pourim, la prosternation à 
l‘effigie de Névoukhadnetsar et la participation 
au festin d’A’hachvérosh. Hachem décrète 
alors une extermination du Klal Israel, suite 
à laquelle nous faisons téchouva et obtenons 
Son pardon, suite auquel nous recevons à 
nouveau la Torah et construisons à Kippour le 
Michkan et à Pourim le beth hamikdash. A la 
différence qu’à Kippour la faute vient de par 
le yetser hara1 et à Pourim par les peuples, 
chez qui nous sommes exilés. Le Pa’had 
Its’hak explique que comme dit la Guemara 

1  Voir Rashi sur parachat Ki Tissa au nom du midrash 
que le yetser hara a montré au Klal Israel le cercueil de 
Moshé pour les déstabiliser. 



10

(brakhot 17a) nous voulons tous au fond de 
nous, réaliser notre rôle sur terre en faisant 
la volonté d’Hachem, seulement le yetser 
hara et les nations2 nous en empêchent. A 
Yom Kippour en faisant téchouva nous nous 
libérons du yetser hara et à Pourim nous 
nous libérons d’Amalek3. Il nous faut encore 
comprendre les paroles du Gaon, que Kippour 
et Pourim ne forment qu’une seule fête avec 
une seule essence et pas simplement une 
ressemblance. 

Pour cela, il convient de s’interroger pourquoi 
à Pourim nous avons volontairement accepté 
la Torah que nous ne voulions pas accepter 
à Kippour. Le Midrash Tan’houma (parachat 
Noa’h) demande pourquoi Hachem a dû forcer 
le Klal Israel à recevoir la Torah, alors qu’ils 
dirent ‘’naassé vénishma’’ avant le don de la 
Torah. Il répond qu’ils voulaient accepter la 
Torah écrite mais pas la Torah orale qui est très 
dure à acquérir et qui demande de se donner 
corps et âme pour cela. Il ressort donc qu’à 
Pourim ils acceptèrent la Torah orale. Rashi 
explique qu’ils l’acceptèrent alors par amour 
pour Hachem suite au miracle de Pourim. Il 
ressort du Midrash4 que ce qui empêchait 
d’accepter la Torah orale était le corps qui 
refusait ce labeur antinomique aux plaisirs 
matériels de ce monde. Cette conception 
extérieure des plaisirs corporels provenait de 
l’influence des autres peuples qui d’ailleurs 
refusèrent de recevoir la Torah. Le miracle de 
Pourim élimina Amalek physiquement mais 
surtout idéologiquement. Amalek prônant 
l’idée qu’Hachem a abandonné le monde 
au hasard, et de par ce regard sur le monde 
comme dénué de sens et de profondeur, il 

2  Qui sont les deux facettes spirituelles et matérielles du 
yetser hara comme l’explique le Gaon de Vilna. 
3 En détruisant nos ennemis physiquement et 
idéologiquement, comme nous verrons par la suite.
4  Voir aussi le Gaon parachat vaet’hanan sur ‘’ki mi kol 
bassar’’. 

s’adonne aux plaisirs physiques de ce monde 
totalement matériel5. Lors de l’histoire de 
Pourim personne ne put nier comment chaque 
détail fut organisé par Hachem pour notre 
bien6. Le Klal Israel put alors se libérer de 
l’emprise idéologique des goyim purement 
matérielle et superficielle et s’élever dans la 
véritable réalité d’une vie de lien intense avec 
Hachem à chaque instant et dans chaque 
détail. Dans cette dimension, ils réussirent 
à développer avec leur corps des sentiments 
de kédoucha et à saisir la Torah comme la 
lumière par excellence, le yom tov comme la 
sim’ha, la mila comme l’allégresse et les téfilin 
comme la gloire7. Avec une telle conception, 
ils réussirent à recevoir la Torah orale saisie 
alors même par leur corps, comme le plaisir 
par excellence.

Nous comprenons à présent qu’à Kippour nous 
faisons téchouva, sortons de l’emprise du 
yetser hara, et dévoilons notre néshama dans 
toute sa pureté et avec elle, nous recevons 
la Torah écrite et construisons le Michkan. 
Nous sommes alors centrés sur notre 
néshama, sans faire participer notre corps, 
tels des anges. A Pourim, nous complétons le 
processus par ce jour de ‘’michté vessim’ha’’ 
dans lequel, par la lecture de la Méguila, nous 
détruisons Amalek et dévoilons un corps 
dans toute sa kédoucha, avec lequel nous 
recevons la Torah orale et construisons le 
Beth Hamikdash8. Nous nous occupons alors 
principalement de notre corps9 en mangeant 
buvant et laissant notre corps sous l’effet du 
vin10 exprimer ses sentiments de kédoucha et 
sa hitlaavout (ardeur) sans retenue11. 

Pourim est donc l’apothéose et la clôture du 
cycle des moadim avant de le reprendre à 
nouveau dans cette dimension atteinte. 

5 Voir Rashi fin de parachat ki tetse qui explique ‘’acher 
karkha – qui t’a refroidi’’ doublement, mikré (hasard) et kéri 
vétouma.
6 Et comme dit la Méguila, suite à cette histoire de nombreux 
goyim se convertirent, voir Rav Tsadok Hacohen sur ‘’vérabim 
méamé haarets’’.
7 Voir Méguila 16b et le sfat émet sur ‘’layéhoudim hayta 
ora vésim’ha’’.
8 Ancré dans la terre, telle la Torah orale intégrée dans le 
corps. 
9 Les mitsvot de michloa’h manot et matanot laevyonim 
étant d’après le Téroumat Hadeshen pour permettre à tout 
le monde de faire le michté.
10 Et bien que pour la plupart des gens, on ne doit pas 
vraiment se saouler, mais seulement se réjouir en buvant un 
peu (voir Béour Halakha 695 au nom du Méiri), la dimension 
ultime est celle de Rav Israel Salanter et Rav Its’hak 
Houtner qui dans leur ivresse totale, dévoilaient des secrets 
extraordinaires de la Torah. 
11 Voir Pa’had Its’hak maamar 27 qui explique qu’à pourim, 
même si l’on vient chez Le Roi sans retenue nous serons les 
bienvenus. 



11

Introduction

Dans les articles précédents, nous avions 
traité du problème d’un achat qui se réalise 
durant Chabbat. La question centrale était 
la suivante : quand nos sages ont interdit le 
commerce, ont-ils interdits le négoce, c’est-
à-dire le fait que quelqu’un s’implique dans 
un achat, qu’il en négocie le prix et qu’il 
effectue physiquement et activement cet 
achat, ou bien est-ce l’acquisition en soi qui 
est interdit. En nous basant sur une Téchouva 
de Rabbi Akiva Eiger, nous avions établi que 
c’est bien l’acquisition en soi, le changement 
même de propriétaire, qui est interdit, et 
ce même si l’acquisition était programmée 
depuis la semaine. Il fallait donc, selon 
nous, adopter quelques règles quant aux 
commandes Amazon et autres pouvant arriver 
durant Chabbat. On peut alors se demander 
qu’en est-il de la vente en ligne ? Imaginons 
quelqu’un qui possède un site de vente en 
ligne (pas de dropshipping, que D. nous en 
protège). 

Serait-il permis de le laisser en ligne Chabbat, 
sachant que des ventes peuvent être réalisées 
pendant Chabbat ?  

Analyse :

Pour répondre à cette question, il faut 
considérer trois aspects :

A.	  Le fait de permettre à des inconnus 
de réaliser des achats sur son site est 
il comparable au fait de réaliser une 

commande pouvant être livrée pendant 
Chabbat ?

B.	  Qu’en est-il du problème de Sékhar 
Shabbat1 ? En effet, il est interdit d’être 
rémunéré pour un service rendu durant 
Chabbat.

C.	 Il faut aussi considérer de manière 
générale la sainteté du Chabbat. Il va 
de soi que quelqu’un dont le site est en 
ligne pendant Chabbat, ne sera pas aussi 
serein que quelqu’un qui n’a d’autres 
préoccupations que le Chabbat lui-même.

Bien que cette question soit résolument 
contemporaine, elle a déjà été soulevé dans 
le passé. En effet, on demanda au Min’hat 
Yits’hak2, le Rav Yts’hak Yaakov Weiss (1902-
1989), s’il est permis de poser un distributeur 
automatique de nourriture ou de jouets dans 
la rue, des passants non-juifs s’en servant 
Chabbat.

[A] Selon le Shoulh’an Aroukh’3, il est autorisé 
de vendre un objet à un non-juif, vendredi juste 
avant le Chabbat, et même de charger cet 
objet sur l’âne du non-juif, et ce à condition 
qu’il sorte de la cour du juif avant l’entrée de 
Chabbat. Selon une opinion mentionnée dans 
le Rema, si l’objet du non juif avait été placé 
avant Chabbat dans un endroit prédéterminé 

1  נדרים דף ל”ז עמוד א’
2  שו"ת מנחת יצחק חלק ג סימן לד

3  שולחן ערוך סימן רנ”ב סעיף א’ וברמ”א. מגן אברהם שם 
סעיף קטן ה’

Vente en ligne
Rav Haim Bloede

H A L A K H A



12

avec le non-juif, celui-ci pourra venir le 
récupérer pendant Chabbat. 

Selon la première opinion, si le non-juif 
récupère l’objet pendant Chabbat, les gens 
en déduiront que l’achat s’est fait pendant 
Chabbat, il y a donc un problème de Marit 
Haayin, d’apparence trompeuse, ce qui est 
interdit. 

Selon la seconde, le non-juif ne peut récupérer 
l’objet pendant Chabbat car c’est à ce moment 
que l’achat se fait, sauf si un endroit a été 
prédéterminé, auquel cas, la vente est déjà 
actée.

On voit donc de là que la vente Chabbat est 
interdite au même titre que l’achat.

Mais il y a ici plusieurs arguments en faveur 
de l’autorisation.

Rav Tzvi Pessa’h Franck, dans le Shout 
Har Tzvi4, établit la distinction suivante  : si 
l’interdiction d’acheter est une interdiction 
d’acquérir, c’est-à-dire une interdiction de 
devenir propriétaire, on ne peut en dire autant 
du vendeur, on ne saurait interdire à quelqu’un 
de se déposséder. Ce qui lui est interdit, c’est 
de commercer, de négocier et de mettre à 
disposition de l’acheteur. Mais dans le cas, ou 
tout ceci est effectué dans la semaine, même 
si la transaction devient effective pendant 
Chabbat, il n’y a pas d’interdit.

Deuxième argument, dans le cas d’une 
commande pendant la semaine et livrée 
pendant Chabbat, c’est l’acheteur qui initie 
l’achat, et qui provoque ainsi la réalisation de 
la transaction pendant Chabbat. Ce n’est pas 
le cas du vendeur qui place un distributeur 
dans la rue, ou qui laisse un site en ligne 
pendant Chabbat, celui-ci ne joue aucun 
rôle lors de l’achat. Or, s’il est interdit de 
participer à une vente, il n’y a pas, semble-t-il 
d’obligation de l’empêcher5.

[B] Selon le Min’hat Yits’hak, le prix d’un 
objet ne rentre pas dans l’interdit de Sékhar 
Chabbat. Bien qu’il n’explique pas la 
différence, on peut proposer une svara, une 
logique, que le Noda Biyouda6 semble évoquer. 
Ce qui est interdit c’est de recevoir un salaire 
pour un service rendu pendant Chabbat, tel 
que garder des enfants, et en conséquence, 
on verra le service comme un bénévolat. Mais 
le prix d’un objet vient en échange de l’objet, 
or après Chabbat, l’objet acheté sera toujours 
dans les mains de l’acheteur et cela seul 

4  שו"ת הר צבי אורח חיים א סימן קכו
5  כמה מפוסקי זמנינו

6  שו"ת נודע ביהודה מהדורא קמא - אורח חיים סימן כו

justifie qu’il en paye le prix.

[C] Selon Rav Chmouel Halévi Wozner dans son 
Shout Chévet Halévi7, maintenir son site en 
ligne est comparable à être propriétaire d’un 
magasin ouvert Chabbat, ce qui contrevient 
au minimum à l’esprit, mais peut être aussi 
à la lettre de l’interdiction rabbinique de 
commercer et d’être préoccupé par d’autres 
affaires. 

Il faut prendre en compte aussi le fait qu’un 
commerçant pourrait être tenté de vérifier 
ses notifications ou à intervenir en cas de 
problème, ce qui ressemble à la justification 
de l’interdiction initiale  ; « de peur qu’on en 
vienne à écrire ».

Conclusion 

Il semble que dans l’absolu, il n’est pas 
interdit de laisser « ouvert » son site de vente 
en ligne, le consensus rabbinique n’ayant 
pas adopté l’opinion de Rav Wozner selon 
lequel il y a là, de facto, une transgression 
de Chabbat8. Mais dans la pratique, peut-
être vaut il mieux suspendre les ventes, ou, 
à tout le moins, programmer les ventes pour 
qu’elles ne soient traités qu’une fois Chabbat 
passé. Dans le cas où la majorité des clients 
sont juifs et qu’il y a un risque que des juifs 
non-pratiquants utilisent le site, comme dans 
le cas d’un site israélien, il faudra absolument 
désactiver le site tous les vendredis. 

N.B Dans la pratique, il vaut mieux présenter 
ce type de question de manière détaillé à un 
Rav compétent. Le diable se cache, dit-on, 
dans les détails. 

7  שו"ת שבט הלוי חלק י סימן נז
8  עיין אורחות שבת חלק ב פרק כ”ב הערה נ”ה.



13

Je me suis assis avec un groupe de jeunes 
issus de bons foyers et je leur ai posé la 
question suivante :
Si l’on vous donnait la possibilité de dire 
quelque chose à vos parents au sujet de 
l’éducation qu’ils vous donnent, que leur 
diriez-vous ?
Une grande partie d’entre eux a répondu 
que les parents doivent comprendre qu’ils 
appartiennent à une autre génération et qu’ils 
doivent adapter l’éducation à la génération 
actuelle.

Et c’est ici que la véritable question se pose :
Il est évident que nous vivons dans une 
génération différente de celle dans laquelle 
nous, parents, avons été éduqués.

Faut-il réellement modifier et adapter 
l’éducation à la génération actuelle, ou bien 
faut-il conserver les mêmes valeurs et la 
même éducation que celles de la génération 
précédente ?

Comme on le sait, la Guemara enseigne : « La 
gauche repousse et la droite rapproche ».
Rabbi Steinmanזצ״ל a dit qu’aujourd’hui, la 
gauche rapproche et la droite rapproche.
On pourrait donc penser qu’il est effectivement 
nécessaire d’adapter l’éducation à la 
génération actuelle.

D’un autre côté, faut-il réellement, dans cette 
génération, être plus permissif et moins ferme 
sur les principes éducatifs ?

Pour répondre à cette question, il faut avant 
tout faire une distinction fondamentale entre 
les valeurs auxquelles nous éduquons et la 
manière dont nous éduquons.

L’un des fondements de la Torah est qu’elle 
ne change pas — pas même d’un iota.
Il est donc évident que les valeurs auxquelles 
nous éduquons ne changent pas, même à 
notre époque :
L’éducation à l’importance de la Torah.
L’éducation aux bonnes qualités morales.
Et l’éducation à la crainte du Ciel.

Ces valeurs qui ont toujours existé sont 
exactement celles que nous devons 
transmettre à nos enfants.

En revanche, la manière dont nous éduquons 
et par laquelle nous transmettons ces valeurs 
à nos enfants doit, elle, évoluer.

C’est à ce sujet que Rav Steinmanזצ״ל a dit 
qu’aujourd’hui la gauche rapproche et la droite 
rapproche, telle est la voie éducative que nous 
devons adopter dans notre génération.
C’est également ce qu’a dit le roi Salomon :
« Éduque l’enfant selon sa voie »
Non seulement selon la voie propre de l’enfant, 
mais aussi selon la voie de la génération dans 
laquelle il grandit.

À la fin de la discussion avec ces jeunes, 
je leur ai expliqué qu’ils ne doivent pas 
s’attendre à ce que leurs parents changent 
la Torah et l’adaptent à la génération, car 
cela constituerait la destruction même de la 
religion.

En revanche, nous, en tant que parents, 
devons adapter les méthodes éducatives à la 
génération actuelle, car « ses voies sont des 
voies de douceur et tous ses sentiers sont 
paix ».

L’éducation des enfants dans la 
nouvelle génération

Rav Ephraim PerezE D UCAT I O N



14

On imagine parfois que ce sont nos yeux qui 
voient. En réalité, ce n’est pas tout à fait vrai  : 
la «  vision  » repose sur une fine membrane 
de quelques dixièmes de millimètre située 
au fond de l’œil, la rétine. Cette toile vivante, 
tapissée de centaines de millions de cellules, 
capte la lumière et la transforme en images. 
Sans elle, l’œil ne serait qu’un appareil 
optique vide de sens. La rétine correspond 
au tissu qui recouvre la partie postérieure du 
globe oculaire à sa face interne. On peut la 
comparer à la pellicule des anciens appareils 
photographiques.

Comment ce tissu aussi fin peut-il transmettre 
autant d’informations et avec une telle 
précision ? Plongeons dans les merveilles de 
la rétine.

La rétine : un chef-d’œuvre de la 
création

M É D EC I N E

O.S.

M I S E  E N  PAG E  -  L I O R  H A E H N E L  -  F LY E R P RO. O RG

Un écran vivant plus fin qu’une feuille de 
papier

La rétine mesure environ 250 microns 
d’épaisseur — soit un quart de millimètre. 
Pourtant, elle contient plus de 130 millions 
de cellules visuelles. Rapporté à sa taille, 
c’est l’un des tissus les plus densément 
peuplés du corps humain. Elle tapisse environ 
72 % de la paroi interne de l’œil et s’étend 
sur environ 1 100 mm². Un œil humain sain 
peut percevoir plus d’un million de nuances 
de couleurs différentes.

La rétine ne se limite pas à une simple 
couche. Elle est composée de dix couches 
cellulaires empilées comme un mille-feuille, 
allant des photorécepteurs aux cellules 
ganglionnaires, en passant par des circuits 
internes complexes. Chaque couche a son 
rôle dans le traitement de l’image.



15

Des capteurs de lumière plus sensibles que 
nos caméras

Les cellules principales de la rétine sont les 
photorécepteurs  : les cônes et les bâtonnets. 
Il y a environ 6 millions de cônes, responsables 
de la vision des couleurs et de la précision 
des détails, et 120 millions de bâtonnets, 
spécialisés dans la vision nocturne.

Les bâtonnets sont si sensibles qu’ils peuvent 
détecter un seul photon, la plus petite unité de 
lumière. Grâce à eux, nous pouvons percevoir 
des formes même sous un ciel étoilé. Les 
cônes, quant à eux, se répartissent en trois 
types, chacun sensible à une longueur d’onde 
différente (bleu, vert, rouge). A partir de 
seulement 3 types de cellules nous arrivons 
à percevoir l’ensemble du spectre des 
couleurs visibles. Leur dysfonctionnement 
peut conduire à l’achromatopsie ou déficit de 
la vision des couleurs.

La macula, un bijou au centre du regard

Au centre de la rétine se trouve une région 
minuscule mais précieuse  : la macula. Elle 
mesure à peine quelques millimètres de 
diamètre, soit la taille d’un grain de lentille, 
mais elle concentre 90 % des cônes. C’est 
elle qui nous permet de lire, reconnaître des 
visages, ou effectuer des gestes précis.

En son centre se trouve la fovéa, un creux 
de 0,2 mm de diamètre où la vision est la 
plus fine et qui est responsable de 90 % de la 
vision. Aucun vaisseau sanguin ne vient gêner 
la lumière dans cette zone  : les couches 
superficielles de la rétine y sont repoussées 
sur les côtés pour laisser la lumière atteindre 
directement les photorécepteurs. Ce niveau 
d’optimisation dépasse de loin nos meilleurs 
capteurs électroniques.

Lorsque la macula est atteinte, comme dans 
la dégénérescence maculaire liée à l’âge 
(DMLA), la vision centrale est altérée  : lire 
devient difficile, reconnaître les visages un 
défi. On réalise alors à quel point ce minuscule 
point au fond de l’œil est essentiel à notre 
autonomie.

Un câblage invisible et surpuissant

Une fois captée, la lumière est convertie 
en signal électrique. Ce signal est traité 
localement par un réseau dense de neurones 
internes  : cellules bipolaires, horizontales, 
amacrines et ganglionnaires qui le modifient, 
le trient, le compressent. Il est ensuite 
transmis via le nerf optique au cerveau, à une 
vitesse fulgurante.

Chaque œil envoie 1 million de fibres 
nerveuses vers le cerveau. Cela représente 
environ 1,5 Go d’informations par seconde, 
une quantité impressionnante pour un simple 
nerf. Ce traitement débute dès la rétine, bien 
avant le cortex visuel.

La lumière, cette précieuse ennemie

La lumière est nécessaire à la vision. 
Mais elle peut aussi abîmer la rétine. Les 
photorécepteurs doivent se renouveler en 
permanence pour se défendre contre les 
radicaux libres générés par l’exposition à la 
lumière bleue notamment. 

Pour éviter une dégénérescence prématurée, 
l’organisme a prévu des pigments protecteurs : 
la lutéine et la zéaxanthine, présents dans la 
macula. Ces antioxydants filtrent la lumière 
nocive. Nous sommes ainsi tous équipés 
de filtres anti-lumière bleue naturels. On les 
trouve dans certains légumes verts comme 
les épinards ou le chou, preuve que notre 
alimentation participe directement à la santé 
de nos yeux.

Un miracle de l’infiniment petit

Lire est un geste si banal qu’on en oublie 
le génie qu’il suppose. Ce génie tient dans 
une structure invisible à l’œil nu, capable de 
convertir une onde lumineuse en perception, 
à chaque battement de cil.

La rétine incarne cette délicatesse du vivant 
qui, bien qu’infime, soutient notre expérience 
du monde, d’une précision qu’aucune machine 
n’a encore égalé.

M I S E  E N  PAG E  -  L I O R  H A E H N E L  -  F LY E R P RO. O RG




