Chabbat
Terouma

3 Adar 5786
21 février 2026

La parole du Rav
Rav Yehiel Brand

Plusieurs Parachiot a partir de celle de Terouma décrivent la
construction du Michkan, le Tabernacle. « lls Me feront un
sanctuaire, et J’habiterai au milieu d’eux »[1].

Comment nous, les humains, pouvons-nous construire une
demeure assez grande pour que Hachem y réside, Lui dont
la grandeur est infinie ?

Cette question fut posée par le roi Chelomo aprés avoir
édifié le Beth Hamikdach : « J’ai bati une maison qui sera Ta
demeure, un lieu ol Tu résideras éternellement. Mais quoi !
D-ieu habiterait-Il véritablement sur la terre ? Voici, les
cieux et les cieux des cieux ne peuvent Te contenir ;
combien moins cette maison que je T'ai batie ! » Et
pourtant, que répond le roi Chelomo ? « Toutefois, Eter-nel
mon D-ieu, sois attentif a la priere de Ton serviteur et a sa
supplication ; écoute le cri et la priere que Ton serviteur
T’adresse aujourd’hui. Que Tes yeux soient nuit et jour
ouverts sur cette maison, sur le lieu dont Tu as dit : “La sera
Mon Nom !” Ecoute la priére que Ton serviteur fait en ce
lieu »[2]. Quel est donc le sens des paroles du roi Chelomo ?
En réalité, nos Sages nous enseignent : « Rabbi Yohanan dit:
chaque fois que tu trouves la grandeur de Hachem, tu vy
trouves également Son humilité. Cela est écrit dans la
Torah, répété dans les Prophétes et mentionné pour la
troisieme fois dans les Hagiographes.

Dans la Torah[3] : “Car I'Eter-nel, ton D-ieu, est le D-ieu
supréme, le Maitre des maitres, le D-ieu grand, puissant et
redoutable, qui ne fait point de favoritisme et ne regoit
aucun présent ; qui rend justice a I'orphelin et a la veuve,
qui aime I'étranger et lui donne nourriture et vétements”’.
Dans les Prophétes[4] : « Ainsi parle le Trés-Haut, dont la
demeure est éternelle et dont le Nom est saint : J’habite les
hauteurs et la sainteté, mais Je suis aussi avec ’homme
contrit et humble, afin de ranimer les esprits humiliés et les
coeurs brisés ».

Dans les Hagiographes[5] : “Chantez a D-ieu, célébrez Son
Nom ! Frayez le chemin a Celui qui chevauche les cieux ;
I’Eternel est Son Nom, réjouissez-vous devant Lui ! Pére des
orphelins, défenseur des veuves” ».[6]

La Question
G.N.

Dans la paracha de la semaine, Hachem transmet a Moché
le commandement de la construction du Michkan.

Ainsi, les versets nous disent : « et vous ferez pour Moi un
sanctuaire et Je résiderai en votre sein. Comme tout ce
que Je te montre, la structure du Tabernacle et la structure
de ses ustensiles, et ainsi ils feront ».

Il est notable qu'en I'espace de deux versets consécutifs, la
Torah utilise deux termes différents afin de nommer la
construction demandée : tout d'abord en lI'identifiant
comme Mikdach (sanctuaire), puis comme le Michkan
(Tabernacle). A quoi font référence ces deux appellations ?
La Torah nous enseigne que nous avons 2 objectifs a
atteindre dans notre service divin : celui d'aimer Hachem
(veaavta et Hachem Elokekha) et celui de Le craindre (et
Hachem Elokekha tira).

Nichmat
Sarah . Yohanan
bat Mouni .
Fitoussi Eliahou
ben Esther

lebet Guetta

n°473

Parce que Sa grandeur est infinie, Hachem peut
“s’abaisser”, se rendre proche, se faire humble pour
s’occuper de ceux qui ont besoin de Son secours, méme les
plus petits.

Aristote, en revanche, affirmait que D-ieu, étant
immensément grand, ne s’occupait pas des affaires
humaines, niant ainsi la Providence divine. C’est

exactement l'inverse de I'enseignement de la Torah. Bien
que ce philosophe ait marqué I'histoire par ses idées, il est
passé a coté de I'essentiel : la véritable grandeur s’exprime
précisément dans I'attention portée aux plus faibles. Méme
I'univers tout entier - qui, aux yeux d’Aristote, semblait
suffisamment immense pour mériter I'intérét divin - est en
réalité si “bas” que D-ieu doit, pour ainsi dire, s’abaisser
pour le considérer. Et puisqu’ll s’abaisse, Il le fait jusqu’a
I'étre humain, comme I'exprime le roi David dans un
chapitre que nous chantons dans le Hallel : « Qui est
semblable a I’Eter-nel, notre D-ieu, qui siége dans les
hauteurs ? Il abaisse Son regard sur les cieux et sur la terre.
De la poussiére Il releve le pauvre, du fumier Il redresse
I'indigent, pour le faire asseoir avec les grands, avec les
grands de Son peuple. Il donne une demeure a la femme
stérile, Il en fait une meére joyeuse entourée de ses
enfants»[7].

La Maison de Hachem est le lieu ou se rencontrent Hachem,
avec les priéres et les besoins des hommes. Seules les
créatures petites, vulgaires et arrogantes estiment que
s’occuper des indigents n’est pas digne de leur intérét. Les
véritables grands, eux, sont humbles et modestes ; pour
eux, le plus petit mérite autant d’attention que le plus
grand. Et en effet, a travers toutes les générations, nous
avons été témoins de la grandeur des justes, qui s’en
occuper, méme souvent cachée loin des regards humains,
avec les plus petits.

A plus forte raison Hachem Lui-méme, dont la grandeur est
infinie : il ne Lui est nullement difficile de s’abaisser pour
accueillir la priére de chacun, et répondre a toute personne
qui fait appel a Lui et a besoin de Son secours.

[1] Chémot 25,8. [2] 1 Rois 8, 27-29.  [3] Dévarim 10,17-18.

[4] Yéchaya 57,15.  [5] Téhilim 68,5-6.  [6] Méguila 31a.

[7] Téhilim 113,5-9.

Cependant, ces 2 dimensions sont difficiles a atteindre
simultanément. En effet, alors que I'amour fait appel a une
proximité, la crainte exige une certaine distanciation, fruit
de notre déférence. Malgré tout, nous devons réussir a
atteindre un équilibre nous permettant paradoxalement
d'atteindre ces 2 dimensions, et méme que I'amour
entraine la crainte et que la crainte amplifie I'amour.

Or, il existe un lieu qui insuffle en nous a la fois la crainte
du Ciel et un amour pour Hachem ; ce lieu est celui ou
Hachem fait résider Sa Chekhina.

Ainsi, ce lieu, Hachem nous le désigne de deux maniéres
différentes : le premier étant Mikdach (sanctuaire). Cette
appellation fait appel a la distance inhérente au sacré, le
séparant de ce qui est profane, et en cela nous permet
d'atteindre la crainte d'Hachem. Par ailleurs, ce lieu est
également appelé Michkan, qu'on pourrait traduire par
«lieu de résidence», symbolisant la proximité d'Hachem
qui réside au milieu de nous et nous entraine a développer
notre amour a Son égard.

Pour aller plus loin

Yaacov Guetta

1) Que nous enseigne la
juxtaposition que la Torah fait
entre la Sidra de Térouma et celle
de Michpatim ?

2) Il est écrit (25-2) : « Dabere el
Béné Israél, véyik’hou li térouman.
Et Rachi de dire a propos de
I’expression «Véyik’hou i
térouma» «Li, lichmil». Que
cherche a nous apprendre Rachi
par cette déclaration ?

3) Il est écrit (25-8) : « Véassou li
mikdach, véchakhaneti
bétokhame». Que nous apprend le
fait que ce verset débute au
singulier (mikdach) et finisse au
pluriel (bétokhame) ?

4) Il est écrit (25-19) : « Vaassé
kérouv é’had mikatssé mizé,
oukhrouv é’had mikatssé mizé ». A
quel enseignement fait allusion le
mot « kérouv » (chérubin) ?

5) Il est écrit (25-23) : « véassita
Choul’hane ». A quel
enseignement relié au Machia’h,
fait allusion le Choul’hane ?

6) Il est écrit (26-28)
«Véhabéria’h hatikhone bétokh
hakérachim ». Le Midrach

enseigne que cette traverse du
milieu  (habéria’h hatikhone)
provenait du baton de Yaacov (que
ce dernier utilisa pour ouvrir les
eaux de Jourdain, puis qu’il amena
en Egypte, et qui fut sorti de I'exil
égyptien par Moché). Or, le
Rambam écrit (fin du 1°" chap. des
halakhot de Beit Habé’hira), que

chaque ustensile ayant servi
“laédiote” (qui a été utilisé par une
“simple” personne), ne pourra

servir “lagavoah” (étre utilisé et
servir a des fins sacrées, pour
Hachem). Ceci dit, comment ce
baton de Yaacov a-t-il pu étre
utilisé pour constituer le “Béria’h
hatikhone” du Michkan ?

o e | s

Jérusalem 16:54 18:08
Paris 18:01 19:09
Marseille 17:57 19: 00
Lyon 17:56 19:01
Strasbourg 17:40 18:48

Que notre étude soit une source de réussite pour nos soldats et une protection pour tout le klal Israél




Halakha de la semaine

A) Un endeuillé doit-il envoyer un
Michloa’h Manot ?
B) Peut-il en recevoir ?

A) Un endeuillé est concerné par la
réalisation de I’ensemble des Mitsvot.
C’est pourquoi il doit accomplir également
la Mitsva de Michloa’h Manot. [Choul’han
Aroukh 696,6]

Cependant, certains ont la coutume que
I’endeuillé n’envoie pas de "Michloa’h
Manot" [Nehar Mitsrayime (Pourime Ot 7;
Gueoulé Kehouna (marekhet 80,9); Alé
Hadass 17,20] Cette coutume est fort
étrange puisqu’elle contredit le principe
énoncé qu'un endeuillé est astreint a
accomplir toute les Mitsvot [Voir le Alé
Hadass 17,20 qui essaie de justifier cela.
(Voir aussi le Kountrass Or Torah 5768 Adar
2 siman 82 ou Rav Mazouz précise que cette
coutume ne concerne que les 7 premiers
jours de deuil)]

B) Il est rapporté dans Moed Katan 21b
qu’il est interdit de saluer un endeuillé
dans l'année de ses parents ou le mois
pour les autres proches, et ainsi rapporte
le Ch.Aroukh (Y.D 385,1). Aussi, il est écrit
que le fait de lui envoyer un cadeau
s'apparente a un salut [Rama Y.D 385,3].
Selon cela, on ne pourra pas envoyer de
Michloa’h Manot a un endeuillé.
Toutefois, il est rapporté que cet interdit
de saluer n’est pas en vigueur le Chabbat.
(Voir Ch.Aroukh / Rama Y.D 385,3 que cela
dépend du Minhag)

Pourim est il comparable a Chabbat
concernant la Avéloute ?

- Selon le Rambam:

Pourim a le méme statut que ‘Hanouka a
savoir que les lois de deuil sont en vigueur
méme en public. Selon cela, il sera interdit
d’offrir un Michloa’h Manot a I'endeuillé.

- Selon le Maharam/Roch :

Pourim a le méme statut que Chabbat, a
savoir que I'on ne montre pas de signe de
deuil en public. Ainsi, on pourrait offrir un
Michloa’h Manot a I’endeuillé au méme
titre que I'on peut le saluer le Chabbat.

En pratique, le Choul’han Aroukh (Y.D

401,7) retient ce dernier avis a savoir que
Pourim a le méme statut que Chabbat (¢
I’encontre de ce qu’il en ressort de ces propos
dans O.H 696,4). Et ainsi est I'opinion du
Vayomer Yis’hak (Likouté Diné Pourim ot 3)
et de Rav Yossef Ben Naime (Noheg
Be’hokhma p.12) [Choul’han Avoténou
Chaar 3 ot 681 qui rapporte que c’est cette
opinion qui était retenue au Maroc (a savoir
que Pourim a le méme statut que Chabbat
concernant le deuil)].

Malgré tout, certains rapportent que la
coutume est de ne pas saluer I'endeuillé
méme le chabbat. Selon cela il ne faudrait
pas non plus lui envoyer de Michloa’h
Manot [Maharil 31].

C’est une coutume qui prend sa source
dans le Yerouchalmi (Berakhot 2,7), et
ainsi est la coutume dans les contrées
Ashkénazes ainsi qu’au Maroc [Rama
696,6; Ateret Avote 21,33]. Il est a noter
qu’a posteriori si on a envoyé un Michloa’h
Manot a l’endevuillé, ce dernier pourra
I'accepter, et celui qui a offert aura bien
accompli la Mitsva [Ketav Soffer 141;
Chevet Halevy 10,107 ot 3].

D’autres n’ont pas adopté cette mesure
de rigueur et ont donc pour coutume de
distribuer des Michloa’h Manot aux
endeuillés. Ainsi est la coutume dans
I’ensemble des communautés Séfarades.
[‘Hazon Ovadia p.193; Nehar Mitsrayime
(Pourime Ot 7); Gueoulé Kehouna (marekhet
80,9); Alé Hadass 17,20 au nom du Chout Ich
Matslia’h 1 Y.D siman 51 (qui explique que
méme selon le Rama le probléme ne se pose
que si l'on envoie a I'endeuillé des
confiseries, et non des aliments qui
permettent de réaliser le Michté tel que du
pain et accompagnement].

L’endeuillé doit envoyer un Michloa’h
Manot, et il peut méme en recevoir.

Selon la coutume ashkénaze et du Maroc,
on n’enverra pas de Michloa’h Manot aux
endeuillés. (Si nécessaire on pourra lui
envoyer des aliments basiques qui
n’apportent pas de joie particuliere).

Réponses

aux questions

Léilouy Nichmat Nedjma bat Sultana Partouche lebet Achour

1) Cette juxtaposition enseigne a
chaque Ben Israél, que chaque
Térouma (don, tsédaka) fait a une
synagogue, un beit hamidrach, un
collel ou une yeshiva, doit étre
issue d’un argent propre (acquis
avec droiture et honnéteté). Or,
les principaux sujets de la Sidra
de Michpatim traitent des “Dinei
mamonote” (lois relatives aux
affaires pécuniaires, aux
transactions commerciales, aux
préts et aux emprunts...). Source:
Sefer “Dorech Tov” du Rav Ben
Tsion Moutsafi Chlita rapportant
le Rachba et le "Hida.

2) Nos  sages enseignent
(Bérakhote 63a) : Pour quelle
raison, la Torah a-t-elle juxtaposé
la section de la femme Sota a
celle traitant du sujet des
Téroumote et des Maasserote
(voir la Sidra de Nasso 5-10 a 15)?
Et la Guémara de répondre : C’est
pour t'apprendre que tout celui
qui retient (ne donne pas) les
Téroumote et Maasserote devant
revenir légitimement au Cohen,
finira par amener son épouse
(soupgonnée d’adultére, compte
tenu de son manque de Tsnioute)
a ce dernier qui lui fera boire (si
elle continue a clamer son
innocence) les eaux de la Sota.
Or, avant de faire boire a cette
Sota les “eaux ameéres” (mei
hamerarérim), il est d’abord
nécessaire d’effacer avec ces
eaux le nom de Dieu. Remez
Ladavar : «Véyik’hou li téroumay,
autrement  dit “Ceux qui
prendront pour Moi” (“ceux qui
donneront les Téroumote et
Maésserote a Mes
représentants”, c’est-a-dire : Aux
Cohanim), feront que Mon nom
sacré n’en viendra jamais a étre
effacé (a travers I'épisode de la
Sota). C’est donc bien “pour Moi”
et “par respect pour Mon nom
saint” (li, lichmi), que les Béné
Israél devront s’acquitter de leur
devoir (en donnant les
“Téroumote” et “Maasserote”)
envers les Cohanim. Source : Rav

Yéhonatane Eybéchits

3) Bien que le Beit Hamikdach
soit unique (d'ou I'emploi du
singulier: “Mikdach”), ce dernier

demeure (est établi) sur le
territoire de deux  tribus
(Yéhouda et Binyamine), d’ou

I’'emploi du pluriel (bétokhame) a
la fin du verset (« je résiderai au
milieu deux », c’est-a-dire : Au
sein du territoire de Yéhouda et
de Binyamine). Source Kéli
Kessef

4) L'anagramme hébraique du
mot « kérouv » est « baroukh ».
Remez Ladavar : Chaque chérubin
proclamait : « Baroukh kévod
Hachem mimékomo ! ». Source :
“Atérete Zékénim” des Baalei
Hatossefote sur la Torah, p.44

5) La Guématria du mot
«Choul’hane » est la méme que
celle du mot « Machia’h ! » (358).
Remez Ladavar : Chaque table
(Choul’hane) a laquelle des
paroles de Torah, des louanges,
des chants et des bénédictions
ont été formulés (pour le kavod
de D.), méritera de faire partie de
la Grande Table dressée (et de la
merveilleuse séouda qui sera
faite) en I’honneur du Machia’h !
Source : Sifté Cohen

6) Etant donné que ce baton ne
fut pas utilisé par Yaacov a des
fins personnelles (ou a des fins
profanes), mais fut (depuis la
création du monde) destiné
uniquement pour opérer des
miracles et sanctifier le nom de
D... (telle que I'ouverture du
Jourdain) ; ce baton aux
propriétés miraculeuses, est donc
voué “lagavoah” (a Hachem).
D’autant plus que Yaacov
(comme les autres patriarches)
constitue la “Merkava
Lachékhina”; si bien que les
choses qu’il détient sont
considérées comme étant
“Rékhouch gavoah”. Source
Sefer “Taama dikra” du Rav Haim
Kanievski Zatsal.

Résumé de la Paracha

» Hachem demande a Moché de construire le
Michkan afin qu'll ait une résidence parmi les Béné

> Al'intérieur de ce Michkan, dans le Saint des >
Saints devait se trouver le Aron Hakodech. C'est a
cet endroit que Hachem parlerait a Moché.

» Dans le Kodech (Saint) se trouvaient la Ménora,
le Choul'han et le Mizbéa'h de la Kétoret (dans la

poutres et tapis.
» Hachem dema
dans la cour.

Il fallait aussi fabriquer plusieurs tentures,

nde de construire le Mizbéa'h

» Hachem donne a Moché les mesures pour

Israél. paracha de Tetsavé). construire la cour.
J . _. _ \
Réponses ajoute des. nombres impairs successifs : +3, +5, +7, 49... Echecs : i Bl
donc le suivant est +11). 1 A R
E6-E1/D2-E1 ] I
. 3) « Je suis une régle de la Paracha qui défie A5 - E1 T 23
Enigmes I'arithmétique : chez moi, de 1, sortent 2, 4 ou 5. Qui S =
1) Quelle Brakha un enfant ne peut pas réciter méme si suis-je ? » Il s'agit de la Restitution (le remboursement) , L
c'est Michoum ‘Hinoukh ? La Birkat Hagomel (Michna imposée a celui qui s'est approprié le bien d'autrui : )
Beroura 219,2) Car il ne peut dire : "Hagomel Le 2 : Pour tout objet ou animal retrouvé tel quel (Le : 3 X i 2 :
lehayavin" Double / Kefel). .
Le 4 : Pour un agneau qui a été vendu ou abattu. Rébus : Quai/ Soute / Avé / Eau/
N 2) Compléte la suite : 2, 5, 10, 17, 26, ? 37 (La regle : on e 5 : Pour un beeuf qui a été vendu ou abattu. Natte / Allo /| gras ,




Précédemment dans Chemouel :

Aprés avoir “épargné” la vie de Chaoul une
seconde fois au désert de Zif, le roi promet de
nouveau a David qu’il ne le poursuivra plus.
Entre-temps, suite a la mort de Naval, David
a pris pour épouse Avigayil la prophétesse.
Malgré les paroles de paix de Chaoul, David
sent que sa vie reste menacée...

David se dit alors : « Je finirai un jour par
périr par la main de Chaoul ; il n'y a rien de
mieux aujourd’hui que de me réfugier au
pays des Pélichtim. » Accompagné de ses six
cents hommes et de ses deux femmes,
A’hinoam et Avigayil, il se rend a Gat, chez le
roi Akhich. Apprenant que David a fui vers
Gat, Chaoul cesse définitivement de le
rechercher.

David demande alors au roi Akhich du
territoire des Pélichtim de lui accorder une
ville décentralisée afin de ne pas peser sur le
royaume, et Akhich lui donne Tsiklag. Durant
plus d'un an, David combat les ennemis
d'Israél, au profit de son peuple, laissant
croire au roi pélichti qu’il a “délaissé” son
peuple. Gagnant la confiance totale du roi,
David devient le garde du corps personnel du
monarque, alors que les Pélichtim se
rassemblent pour une guerre totale contre
Israél. La situation se complique pour David,
qui risque d’étre considéré comme un espion
en faveur des ennemis Juifs.

Cette situation s’envenime un peu plus,
lorsque le prophete Chemouel quitte ce
monde. Face a l'immense armée ennemie
campée a Chounem, Chaoul est saisi d'une
terreur profonde. Il interroge Hachem par le
biais de prophétes et du ourim vétoumim,
mais ne regoit pas de réponse. Désespéré et
apeuré, Chaoul demande a ses serviteurs de
lui trouver une femme capable d'invoquer
les morts, ce qui constitue un issour de la

Vécu de l'intérieur : Chemouel

Torah passible de la pire mort, la lapidation.
Le roi juif a méme chassé toutes ces
pratiques du pays. Cependant, étant dans
une situation de “pikoua’h néfesh” (danger
de mort), il veut a tout prix prendre contact
avec I'au-dela.

C'est ainsi que Chaoul, déguisé, se rend de
nuit a En-Dor. Malgré la peur de la femme de
transgresser les lois du royaume, Chaoul lui
jure qu'elle ne sera pas punie et lui
demande: « Fais-moi monter Chemouel ». Le
roi, reconnaissant Chemouel, se prosterne
alors face contre terre.

Le prophéte Chemouel demande alors a
Chaoul : « Pourquoi m'as-tu “troublé” en me
faisant monter ? ». La voix du roi, brisée par
la détresse, s'éléeve : « Je suis dans une
grande angoisse, les Pélichtim me font la
guerre et Hachem s'est détourné de moi ».
Mais la réponse de Chemouel est implacable.
Il lui annonce que Hachem est devenu “son
adversaire” et qu'll a déchiré la royauté de
ses mains pour la donner a David. Le
prophéte rappelle I'erreur de Chaoul contre
Amalek et annonce : « dés demain, Israél
tombera aux mains des Pélichtim, et toi et
tes fils périront pour me rejoindre. »

Chaoul sera aux cotés de Chemouel dans le
olam aba, meilleure preuve qu’il a été
pardonné de ses erreurs. (Erouvin 53b)
Foudroyé par ces paroles, Chaoul s'effondre
de toute sa hauteur sur le sol, terrifié et sans
force, n'ayant rien mangé de toute Ila
journée. La femme, voyant le roi si
bouleversé, le supplie de manger un
morceau de pain pour reprendre des forces.
Bien que Chaoul refuse d'abord, ses
serviteurs et la femme insistent tant, qu'il
finit par se lever pour s'asseoir sur le lit.
Rapidement, elle fait la ché’hita d’un veau
gras et prépare des matsot pour leur servir
un dernier repas avant qu'ils ne repartent...

Massekhet NAZIR

Nazir. Ce mot veut dire
"séparé", car le Nazir est une
personne qui vit "séparée"
du vin et de limpureté
[Rachi], ou bien "couronné"
(nézer), car le Nazir domine
son Yetser et est donc libre,

et “regne” sur sa vie... [Ibn
Ezra]
Pour fusionner les 2

explications, Rav Sh. R. Hirch
propose, que le Nazir est
'séparé' et différent des
autres personnes, de par son
niveau spirituel, a la fagon
d'un prince ou d'un roi, qui
ne se mélange pas aux gens
simples...

Le passouk explicite
[Bamidbar 6, 1-8], qu'une
personne, homme ou femme
[juif - Michna 9,1], qui fait
veeu d'étre Nazir (nézirout) :
1) Premiérement, ne doit pas
consommer de vin ou tout
dérivé du vin et de la vigne,
méme le vinaigre... [6, 1-2]

2) Il doit également se laisser
pousser les cheveux
[uniquement-chout haRachba]
et ne pas les couper pendant
au moins 30 jours. [6, 3]

3) La troisieme régle du Nazir
est de ne pas s'impurifier par
un mort [uniquement], de
quelque fagon que ce soit
(maga, massa, ohel >
massekhet Ohalot). Méme
s'il s'agit de ses propres
parents. [Chap. 7]

La Nezirout est en fait une
sorte de néder [cf.

La Michna

particulier et 'prédéfini' par
la Torah.

C'est pourquoi, la Nezirout,
comme un nédér, peut étre
annulée par un 'Hakham
(Hatara). Ou, pour une
femme, étre annulée par son
mari et par son pére pour

une jeune fille (Hafara).
[Chap. 4]
Concernant les enfants, la

Nezirout minimum est de 30
jours [1, 3].

La Michna nous enseigne
également un din
intéressant: un pére peut
faire un voeu de Nezirout
pour... son fils [4, 6]. C'est
une halakha qui nous vient
de la transmission orale et
dont le but est
vraisemblablement le
'hinoukh [Rambam 2, 13 et
pirouch amichnayot].

Ce n'est pas possible dans un
autre cas de néder [Rambam

2,13].
Au centre du seder NACHIM
(4eme sur 7), massekhet

Nazir doit en partie sa place
ici a sa précédente,
massekhet Nedarim. En fait
les sujets de ‘'haflaa' ont
intégré ce Seder car ils nous
montrent des liens
particuliers qui existent entre
un pere et sa fille et un mari
et sa femme.

Cette massekhet fait
michnayot (9 perakim).
65 Dapim lui sont réservés
dans le Bavli, et 47 dans le
Yerouchalmi. 6 perakim et 50

60

. Halakhot  composent sa
Shalsheletnews.com Massekhet NEDARIM] bien ., cotra.
J \. J
Enigmes doigt, sans jamais le lever. Mon code =
@ & est composé de 5 chiffres différents qui Jeu de mot Echecs -
1) Un prénom est cité trois fois dans la  sont dans I'ordre alphabétique".» s 0
Torah, une fois c’est un Juif, une fois un X ; p het . Les blancs
Goy, une fois un converti. Quel est-il ? 3) Trouve dans la Paracha O ellr a? ? EIr U3 T font mat )
) une phrase de 3 mots qui est dite une . aJerusaIefn, i 1 9) G
2) Que! est. mo'n code sachant que : Sur fois au masculin et une fois au féminin. il faut un préavis P
\ce clavier, je fais mon code avec un seul p N

J

Pourpre

Coté

Une lettre — Un mot

il était posé sur le Aron 2

Les socles

Autour du Aron, il y avait un contourenor 1

Les deux angles

Poids de la ménora en or pur

La ménora a été confectionnée
d’un seul bloc

6 branches dans la Ménora

Animal multicolore qui
n’a existé qu’a cette époque

Trouveriez-vous les mots de la paracha avec ces définitions ?

N Mot utilisé pour dire I'un N
a l'autre dans la paracha

2 Les crochets des poteaux —
n X oy
Unrideau, une mé’hitsa — — — 9
5
! Poutre __n
n
Un chiffre mais aussi du lin v

.. ZUVIT
GOMME zZ




@ La force d’'une parabole

Dans une ville vivait un homme qui
travaillait au service de 3 employeurs.
Ces patrons étant fort occupés ne
prenaient pas la peine d’aller au
marché faire leurs courses. Cet homme
avait la mission chaque jour d’aller
faire le tour des étals et de leur
ramener tout le nécessaire pour
manger. Seulement, I’honnéteté
n’étant pas sa principale qualité, il
multipliait le  prix qu’il  avait
effectivement payé par cent et
s’enrichissait ainsi sur le dos de ses
patrons. Toute la ruse reposait sur le
fait que ces 3 hommes n’avaient
jamais mis le pied dans un magasin et
ne savaient donc pas que les légumes
n’étaient pas si chers. Un jour, les 3
hommes demanderent a leur “cher”
employé de leur faire visiter la ville et
notamment le marché duquel il leur
ramenait chaque jour ces
“trésors”.Notre homme craignant que
son astuce soit découverte, s’effor¢a
de décourager le 1ler en lui disant que
les rues du marché étaient sales et
pleines de monde et qu’il n’y trouverait
aucun plaisir. Le patron changea donc
d’avis et annula sa visite au marché. Le
second voulut malgré tout y aller.
Ainsi, notre escroc [I'accompagna
malgré lui mais en arrivant a proximité

des vendeurs de légumes, il commen¢a
a raconter toutes sortes d’anecdotes
sur le commerce et les affaires. Etant
friand de ce genre d’histoires, ’homme
d’affaire se laissa absorber et ne préta
aucune attention aux prix que les
vendeurs annongaient a haute voix.
Jusque la tout se passait bien mais
lorsque le 3eme employeur voulut a
son tour sortir en ville, rien ne le fit
changer d’avis. Les histoires qu’on lui
racontait ne détournérent pas non plus
son attention et il ne tarda pas a
comprendre toute I'arnaque. Il renvoya
donc ’lhomme qui I'avait tant volé.

Le Ben Ich Hai explique grace a cette
image que le travail du Yetser ara est
de tout faire pour que I'homme ne
commence pas a creuser et a
découvrir la véritable valeur des
choses. Un simple passage dans un
cours de moussar peut ruiner tout son
fond de commerce. Et méme lorsque
I'homme décide enfin d’aller vers
I’étude, le Yetser ara s’efforce de le
préoccuper par toutes sortes d’idées
qui l'empécheront d’en tirer une
réelle prise de conscience. Seul celui
qui va au bout de sa démarche et
s’attelle a réfléchir, pourra déjouer les
plans du fameux “escroc”.

Quand les poules auront des
plumes

Raphael est propriétaire d’'un beau
poulailler de milliers de poules avec
lequel il gagne sa vie en vendant les
ceufs. Mais voila que ses volailles
vieillissent assez vite et rapidement
elles produisent beaucoup moins
d’ceufs. Il découvre que dans
d’autres pays, ils ont une technique
pour donner une nouvelle jeunesse
aux poules : il faut cesser de les
nourrir pendant 10 jours tout en leur
donnant abondamment de l'eau a
boire. Ceci entraine que la poule
perd toutes ses plumes et de
nouvelles plumes se mettent a
pousser a la place. Grace a cela, la
poule retrouve une nouvelle vitalité
et recommence a donner des ceufs. Il
est évident que grace a cela, Raphael
économisera beaucoup d’argent et
gagnera beaucoup de temps. Mais
cela lui pose une question : est-il
permis d’agir de la sorte ? Il est
évident que les poules souffrent
durant cette période, elles sont tres
faibles et certaines meurent méme
de faim. A-t-on le droit de faire

souffrir des animaux pour
économiser une grande somme
d’argent ?

Qu’en pensez-vous ?
La question fut posée au Rav Wozner

La question de Rav Zilberstein

qui répondit comme suit. Le Rama
(Even Aézer 5, 14) écrit que s’il y a un
besoin important pour |"homme,
comme pour une raison médicale, il
n'y a pas d’interdiction de faire
souffrir un animal. Le Troumat
Adéchen écrit que méme pour une
raison pécuniaire, on aura le droit,
c’est d’ailleurs pourquoi il est
autorisé de charger un animal et de
le faire porter de longues distances.
Cependant, le Rav différencie une
souffrance avec notre cas ou il s’agit
d’apres lui d’'une certaine « cruauté »
envers les poules. On retrouve
d’ailleurs dans certains Sfarim qui
interdisent au boucher d’affamer les
animaux avant leur Che’hita pour
donner une meilleure consistance a
la viande. D’ailleurs, le Rambam écrit
qu’on ne retrouve la cruauté que
chez les idolatres, tandis que chez
nous, fils de Avraham Avinou, dotés
de la Torah et des Mitsvot, nous
nous devons d’étre exemplaires sur
la miséricorde envers chacune des
créatures que Hachem a créées.

En conclusion, méme s’il est autorisé
de faire souffrir un animal si on a de
bonnes raisons, dans notre cas, il
s’agit de cruauté dont tout juif doit
éviter et s’éloigner au maximum.
(Tiré du livre Oupiryo Matok, Chémot, p.
46)

ewewes JassoA uaq |geydey 180y 1ewydiN Anoj191

Comprendre Rachi

« Tu feras kearotav... » (25/29)

Rachi écrit : « Kearotav sont des moules dont la forme était celle d’un pain... il
y avait un moule d’or et un moule de fer. Le pain était cuit dans le moule de fer
d’ou on le sortait apres cuisson pour le mettre dans le moule d’or jusqu’au
lendemain, jour du Chabbat, ou on le déposait sur la table. C'est ce moule (le
moule d’or) que I'on appelle keara. »

La Guémara Mena’hot 94 dit qu’il y avait 3 moules :

1¢" moule : c’est dans ce moule que I'on plagait la pate.

28me moule : c’est dans ce moule que I'on plagait la pAte au moment ou elle
cuisait dans le four.

3&me moule : aprés la cuisson au four, on défourne le pain et on le place dans ce
3éme moule.

Le Rambam (Tamid 5/8) écrit : « 3 moules en or il y avait pour eux (le Lé’hem
Hapanim) ».

Le Min’hat Hinoukh (Mitsva 97) fait remarquer que :

- Selon le Rambam : tous les moules étaient en or.

-Selon Rachi : uniquement celui dans lequel on déposait le pain apres la
cuisson était en or.

Le Mizra’hi demande : Pourquoi Rachi dit-il qu’il y avait 2 moules alors que la
Guémara dit clairement qu’il y avait 3 moules ?

Le Rachach (Yoma 12) demande : D’ou Rachi sait-il qu’il faille faire une
distinction entre les moules ? Le sens simple du verset est « kearotav », qui
désigne tous les moules sur lesquels la Torah écrit « en or pur » comme |'avis
du Rambam. Pourquoi Rachi refuse-t-il cette explication ?

De plus, le Ramban a la fin de la paracha Yitro écrit que le fer rappelle I'épée,
qui est source de mort et de destruction ; c’est pourquoi « cela n’a pas été
amené dans la maison de Hachem ». C’est d’ailleurs pour cela que, concernant
les yétédot (pieux), bien qu'il et été plus logique de les faire en fer, on les a
faits en cuivre pour justement qu’il n’y ait pas de fer dans le Beth Hamikdach,
hormis les couteaux de che’hita, car la che’hita n’est pas considérée comme
une avoda.

De plus, le Midrash (Chémot 35/5) dit : « mais le fer n’est pas écrit ici, ni dans
le Mikdach ni dans le Michkan. Pourquoi ? Car il (le fer) est comparé a Edom le
racha qui a détruit le Beth Hamikdach. » Donc, comment Rachi peut-il dire que
le moule dans lequel on cuisait le pain était en fer ?

Le Béer Bessadé répond : Concernant le nombre de moules : Evidemment
que Rachi pense qu’il y avait en pratique 3 moules, mais la question est de
savoir ce que la Torah désigne par le mot « kearotav ». Etant donné que ce mot
s’applique au Lé’hem Hapanim, cela s’applique donc sur du pain et non de la
pate. Par conséquent, ce mot « kearotav » ne désigne pas le moule qui
contient la pate.

Concernant le fait qu'un moule soit en fer : La Guémara Yoma 44 dit que
chaque jour le Cohen prenait les braises du Mizbéa’h ha’hitson (extérieur) avec
un encensoir d’argent pour ensuite les reverser dans un encensoir d’or, et ainsi
aller braler la ketoret sur le Mizbéa’h hapénimi (intérieur). La Guémara
s’interroge sur la raison pour laquelle on ne prend pas directement un seul
encensoir d’or avec lequel on prendrait les braises du Mizbéa’h ha’hitson et
avec ce méme encensoir on irait sur le Mizbéa’h hapénimi brller la ketoret,
comme le Cohen Gadol agit le jour de Kippour. Le Ritba ajoute surtout que
d’utiliser un encensoir en argent contredit le principe selon lequel « il n'y a pas
de pauvreté dans un endroit riche ».

La Guémara répond que c'est car la Torah a pitié de I'argent des Bnei Israél.
Ainsi, utiliser un encensoir en or pour récupérer les braises du Mizbéa’'h
ha’hitson, vu la chaleur extréme des braises, abimerait avec le temps
I’'encensoir en or. C'est seulement a Yom Kippour, parce que c’est une fois dans
I’'année et vu la grande fatigue du Cohen Gadol, que la Torah autorise d’utiliser
un seul encensoir en or. Mais durant I'année, bien que cela puisse contredire
des principes tels qu'« il n'y a pas de pauvreté dans un endroit riche », on
n'utilise pas, pour récupérer les braises brilantes, un encensoir en or car la
Torah a pitié de I'argent des Bnei Israél.

On pourrait dire de méme concernant le moule qui est dans le four a haute
température : il ne peut étre un moule en or car la Torah a pitié de |'argent des
Bnei Israél. De la méme maniére qu’on n'utilise pas un encensoir en or pour
prendre les braises brllantes, ainsi on n'utilise pas un moule en or pour cuire le
pain dans le four.

En conclusion, le fait que « kearotav » s’applique a du pain exclut le 1¢" moule
car celui-ci contient de la pate ; c’est pourquoi Rachi ne le mentionne méme
pas. Et le fait que la Torah écrit que « kearotav » est en or exclut le 2éme moule
qui est en fer, car étant dans le four a haute température, I'or se serait abimé,
or la Torah a pitié de I'argent des Bnei Israél. C'est la raison pour laguelle «
kearotav » désigne uniqguement le moule dans lequel on dépose le Lé’hem
Hapanim apres sa cuisson, qui restera jusqu’au lendemain, jour du Chabbat, et
sera déposé sur le choul’han.

=TT

1
Abonnement Dédicace d’un O !
postal prochain feuillet !
(69€/an) (150¢€) ® E



