
 

 
 
Dans la paracha de la semaine, Hachem transmet à Moché 
le commandement de la construction du Michkan. 
Ainsi, les versets nous disent : « et vous ferez pour Moi un 
sanctuaire et Je résiderai en votre sein. Comme tout ce 
que Je te montre, la structure du Tabernacle et la structure 
de ses ustensiles, et ainsi ils feront ». 
Il est notable qu'en l'espace de deux versets consécutifs, la 
Torah utilise deux termes différents afin de nommer la 
construction demandée : tout d'abord en l'identifiant 
comme Mikdach (sanctuaire), puis comme le Michkan 
(Tabernacle). À quoi font référence ces deux appellations ? 

La Torah nous enseigne que nous avons 2 objectifs à 
atteindre dans notre service divin : celui d'aimer Hachem 
(veaavta et Hachem Elokekha) et celui de Le craindre (et 
Hachem Elokekha tira). 

Cependant, ces 2 dimensions sont difficiles à atteindre 
simultanément. En effet, alors que l'amour fait appel à une 
proximité, la crainte exige une certaine distanciation, fruit 
de notre déférence. Malgré tout, nous devons réussir à 
atteindre un équilibre nous permettant paradoxalement 
d'atteindre ces 2 dimensions, et même que l'amour 
entraîne la crainte et que la crainte amplifie l'amour. 
Or, il existe un lieu qui insuffle en nous à la fois la crainte 
du Ciel et un amour pour Hachem ; ce lieu est celui où 
Hachem fait résider Sa Chekhina. 
Ainsi, ce lieu, Hachem nous le désigne de deux manières 
différentes : le premier étant Mikdach (sanctuaire). Cette 
appellation fait appel à la distance inhérente au sacré, le 
séparant de ce qui est profane, et en cela nous permet 
d'atteindre la crainte d'Hachem. Par ailleurs, ce lieu est 
également appelé Michkan, qu'on pourrait traduire par 
«lieu de résidence», symbolisant la proximité d'Hachem 
qui réside au milieu de nous et nous entraîne à développer 
notre amour à Son égard. 

 

 
 

Plusieurs Parachiot à partir de celle de Terouma décrivent la 
construction du Michkan, le Tabernacle. « Ils Me feront un 
sanctuaire, et J’habiterai au milieu d’eux »[1]. 

Comment nous, les humains, pouvons-nous construire une 
demeure assez grande pour que Hachem y réside, Lui dont 
la grandeur est infinie ? 

Cette question fut posée par le roi Chelomo après avoir 
édifié le Beth Hamikdach : « J’ai bâti une maison qui sera Ta 
demeure, un lieu où Tu résideras éternellement. Mais quoi ! 
D-ieu habiterait-Il véritablement sur la terre ? Voici, les 
cieux et les cieux des cieux ne peuvent Te contenir ; 
combien moins cette maison que je T’ai bâtie ! » Et 
pourtant, que répond le roi Chelomo ? « Toutefois, Éter-nel 
mon D-ieu, sois attentif à la prière de Ton serviteur et à sa 
supplication ; écoute le cri et la prière que Ton serviteur 
T’adresse aujourd’hui. Que Tes yeux soient nuit et jour 
ouverts sur cette maison, sur le lieu dont Tu as dit : “Là sera 
Mon Nom !” Écoute la prière que Ton serviteur fait en ce 
lieu »[2]. Quel est donc le sens des paroles du roi Chelomo ? 

En réalité, nos Sages nous enseignent : « Rabbi Yoḥanan dit: 
chaque fois que tu trouves la grandeur de Hachem, tu y 
trouves également Son humilité. Cela est écrit dans la 
Torah, répété dans les Prophètes et mentionné pour la 
troisième fois dans les Hagiographes. 
Dans la Torah[3] : ‘’Car l’Éter-nel, ton D-ieu, est le D-ieu 
suprême, le Maître des maîtres, le D-ieu grand, puissant et 
redoutable, qui ne fait point de favoritisme et ne reçoit 
aucun présent ; qui rend justice à l’orphelin et à la veuve, 
qui aime l’étranger et lui donne nourriture et vêtements’’. 
Dans les Prophètes[4] : « Ainsi parle le Très-Haut, dont la 
demeure est éternelle et dont le Nom est saint : J’habite les 
hauteurs et la sainteté, mais Je suis aussi avec l’homme 
contrit et humble, afin de ranimer les esprits humiliés et les 
cœurs brisés ». 
Dans les Hagiographes[5] : ‘’Chantez à D-ieu, célébrez Son 
Nom ! Frayez le chemin à Celui qui chevauche les cieux ; 
l’Éternel est Son Nom, réjouissez-vous devant Lui ! Père des 
orphelins, défenseur des veuves’’ ».[6] 

Parce que Sa grandeur est infinie, Hachem peut 
“s’abaisser”, se rendre proche, se faire humble pour 
s’occuper de ceux qui ont besoin de Son secours, même les 
plus petits. 
Aristote, en revanche, affirmait que D-ieu, étant 
immensément grand, ne s’occupait pas des affaires 
humaines, niant ainsi la Providence divine. C’est 
exactement l’inverse de l’enseignement de la Torah. Bien 
que ce philosophe ait marqué l’histoire par ses idées, il est 
passé à côté de l’essentiel : la véritable grandeur s’exprime 
précisément dans l’attention portée aux plus faibles. Même 
l’univers tout entier - qui, aux yeux d’Aristote, semblait 
suffisamment immense pour mériter l’intérêt divin - est en 
réalité si “bas” que D-ieu doit, pour ainsi dire, s’abaisser 
pour le considérer. Et puisqu’Il s’abaisse, Il le fait jusqu’à 
l’être humain, comme l’exprime le roi David dans un 
chapitre que nous chantons dans le Hallel : « Qui est 
semblable à l’Éter-nel, notre D-ieu, qui siège dans les 
hauteurs ? Il abaisse Son regard sur les cieux et sur la terre. 
De la poussière Il relève le pauvre, du fumier Il redresse 
l’indigent, pour le faire asseoir avec les grands, avec les 
grands de Son peuple. Il donne une demeure à la femme 
stérile, Il en fait une mère joyeuse entourée de ses 
enfants»[7]. 

La Maison de Hachem est le lieu où se rencontrent Hachem, 
avec les prières et les besoins des hommes. Seules les 
créatures petites, vulgaires et arrogantes estiment que 
s’occuper des indigents n’est pas digne de leur intérêt. Les 
véritables grands, eux, sont humbles et modestes ; pour 
eux, le plus petit mérite autant d’attention que le plus 
grand. Et en effet, à travers toutes les générations, nous 
avons été témoins de la grandeur des justes, qui s’en 
occuper, même souvent cachée loin des regards humains, 
avec les plus petits. 

À plus forte raison Hachem Lui-même, dont la grandeur est 
infinie : il ne Lui est nullement difficile de s’abaisser pour 
accueillir la prière de chacun, et répondre à toute personne 
qui fait appel à Lui et a besoin de Son secours. 

[1] Chémot 25,8.         [2] I Rois 8, 27-29.      [3] Dévarim 10,17-18. 
[4] Yéchaya 57,15.      [5] Téhilim 68,5-6.      [6] Méguila 31a. 
[7] Téhilim 113,5-9. 

N° 473 

 Pour aller plus loin 
Yaacov Guetta 

1) Que nous enseigne la 
juxtaposition que la Torah fait 
entre la Sidra de Térouma et celle 
de Michpatim ? 

2) Il est écrit (25-2) : « Dabère el 
Béné Israël, véyik’hou li térouma».  
Et Rachi de dire à propos de 
l’expression : «Véyik’hou li 
térouma» : «Li, lichmi!». Que 
cherche à nous apprendre Rachi 
par cette déclaration ? 

3) Il est écrit (25-8) : « Véassou li 
mikdach, véchakhaneti 
bétokhame». Que nous apprend le 
fait que ce verset débute au 
singulier (mikdach)  et finisse au 
pluriel (bétokhame) ? 

4) Il est écrit (25-19) : « Vaâssé 
kérouv é’had mikatssé mizé, 
oukhrouv é’had mikatssé mizé ». À 
quel enseignement fait allusion le 
mot « kérouv » (chérubin) ? 

5) Il est écrit (25-23) : « véâssita 
Choul’hane ». À quel 
enseignement relié au Machia’h, 
fait allusion le Choul’hane ? 

6) Il est écrit (26-28) : 
«Véhabéria’h hatikhone bétokh 
hakérachim ». Le Midrach 
enseigne que cette traverse du 
milieu (habéria’h hatikhone) 
provenait du bâton de Yaacov (que 
ce dernier utilisa pour ouvrir les 
eaux de Jourdain, puis qu’il amena 
en Égypte, et qui fut sorti de l’exil 
égyptien par Moché). Or, le 
Rambam écrit (fin du 1er chap. des 
halakhot de Beit Habé’hira), que 
chaque ustensile ayant servi  
“laédiote” (qui a été utilisé par une 
“simple” personne), ne pourra 
servir “lagavoah” (être utilisé et 
servir à des fins sacrées, pour 
Hachem). Ceci dit, comment ce 
bâton de Yaacov a-t-il pu être 
utilisé pour constituer le “Béria’h 
hatikhone” du Michkan ? 

Leïlouy 
Nichmat 

Sarah 
bat Mouni 

Fitoussi 
lebet Guetta 

Que notre étude soit une source de réussite pour nos soldats et une protection pour tout le klal Israël 

         La parole du Rav 
Rav Yehiel Brand 

Chabbat 

Terouma 
 

3 Adar 5786 
21 février 2026 

Ville Entrée  Sortie 

Jérusalem 16 : 54 18 : 08 

Paris 18 : 01 19 : 09 

Marseille 17: 57 19: 00 

Lyon 17 : 56 19 : 01 

Strasbourg 17 : 40 18 : 48 

      La Question 
G. N. 

Leïlouy 
Nichmat 

Yohanan 
Eliahou 

ben Esther 



Halakha de la semaine 
David Cohen 

A) Un endeuillé doit-il envoyer un 
Michloa’h Manot ? 
B) Peut-il en recevoir ? 

A) Un endeuillé est concerné par la 
réalisation de l’ensemble des Mitsvot. 
C’est pourquoi il doit accomplir également 
la Mitsva de Michloa’h Manot. [Choul’han 
Âroukh 696,6] 
Cependant, certains ont la coutume que 
l’endeuillé n’envoie pas de "Michloa’h 
Manot" [Nehar Mitsrayime (Pourime Ot 7; 
Gueoulé Kehouna (marekhet 80,9); Alé 
Hadass 17,20] Cette coutume est fort 
étrange puisqu’elle contredit le principe 
énoncé qu'un endeuillé est astreint à 
accomplir toute les Mitsvot [Voir le Alé 
Hadass 17,20 qui essaie de justifier cela. 
(Voir aussi le Kountrass Or Torah 5768 Adar 
2 siman 82 ou Rav Mazouz précise que cette 
coutume ne concerne que les 7 premiers 
jours de deuil)] 
B) Il est rapporté dans Moed Katan 21b 
qu’il est interdit de saluer un endeuillé 
dans l'année de ses parents ou le mois 
pour les autres proches, et ainsi rapporte 
le Ch.Aroukh (Y.D 385,1). Aussi, il est écrit 
que le fait de lui envoyer un cadeau 
s'apparente à un salut [Rama Y.D 385,3]. 
Selon cela, on ne pourra pas envoyer de 
Michloa’h Manot à un endeuillé. 
Toutefois, il est rapporté que cet interdit 
de saluer n’est pas en vigueur le Chabbat. 
(Voir Ch.Aroukh / Rama Y.D 385,3 que cela 
dépend du Minhag) 
Pourim est il comparable à Chabbat 
concernant la Avéloute ? 
- Selon le Rambam: 
Pourim a le même statut que ‘Hanouka à 
savoir que les lois de deuil sont en vigueur 
même en public. Selon cela, il sera interdit 
d’offrir un Michloa’h Manot à l’endeuillé. 
- Selon le Maharam/Roch : 
Pourim a le même statut que Chabbat, à 
savoir que l’on ne montre pas de signe de 
deuil en public. Ainsi, on pourrait offrir un 
Michloa’h Manot à l’endeuillé au même 
titre que l’on peut le saluer le Chabbat. 
En pratique, le Choul’han Âroukh (Y.D 

401,7) retient ce dernier avis à savoir que 
Pourim a le même statut que Chabbat (à 
l’encontre de ce qu’il en ressort de ces propos 
dans O.H 696,4). Et ainsi est l’opinion du 
Vayomer Yis’hak (Likouté Diné Pourim ot 3) 
et de Rav Yossef Ben Naime (Noheg 
Be’hokhma p.12) [Choul’han Avoténou 
Chaar 3 ot 681 qui rapporte que c’est cette 
opinion qui était retenue au Maroc (à savoir 
que Pourim a le même statut que Chabbat 
concernant le deuil)]. 
Malgré tout, certains rapportent que la 
coutume est de ne pas saluer l’endeuillé 
même le chabbat. Selon cela il ne faudrait 
pas non plus lui envoyer de Michloa’h 
Manot [Maharil 31].  
C’est une coutume qui prend sa source 
dans le Yerouchalmi (Berakhot 2,7), et 
ainsi est la coutume dans les contrées 
Ashkénazes ainsi qu’au Maroc [Rama 
696,6; Ateret Avote 21,33]. Il est à noter 
qu’a posteriori si on a envoyé un Michloa’h 
Manot à l’endeuillé, ce dernier pourra 
l'accepter, et celui qui a offert aura bien 
accompli la Mitsva  [Ketav Soffer 141; 
Chevet Halevy 10,107 ot 3]. 
D’autres n’ont pas adopté cette mesure 
de rigueur et ont donc pour coutume de 
distribuer des Michloa’h Manot aux 
endeuillés. Ainsi est la coutume dans 
l’ensemble des communautés Séfarades. 
[‘Hazon Ovadia p.193; Nehar Mitsrayime 
(Pourime Ot 7); Gueoulé Kehouna (marekhet 
80,9); Alé Hadass 17,20 au nom du Chout Ich 
Matslia’h 1 Y.D siman 51 (qui explique que 
même selon le Rama le problème ne se pose 
que si l'on envoie à l'endeuillé des 
confiseries, et non des aliments qui 
permettent de réaliser le Michté tel que du 
pain et accompagnement]. 
Conclusion : 
L’endeuillé doit envoyer un Michloa’h 
Manot, et il peut même en recevoir.  
Selon la coutume ashkénaze et du Maroc, 
on n’enverra pas de Michloa’h Manot aux 
endeuillés. (Si nécessaire on pourra lui 
envoyer des aliments basiques qui 
n’apportent pas de joie particulière). 

1) Cette juxtaposition enseigne à 
chaque Ben Israël, que chaque 
Térouma (don, tsédaka) fait à une 
synagogue, un beit hamidrach, un 
collel ou une yeshiva, doit être 
issue d’un argent propre (acquis 
avec droiture et honnêteté). Or, 
les principaux sujets de la Sidra 
de Michpatim traitent des “Dinei 
mamonote” (lois relatives aux 
affaires pécuniaires, aux 
transactions commerciales, aux 
prêts et aux emprunts…). Source: 
Sefer “Dorech Tov” du Rav Ben 
Tsion Moutsafi Chlita rapportant 
le Rachba et le ´Hida. 

2) Nos sages enseignent 
(Bérakhote 63a) : Pour quelle 
raison, la Torah a-t-elle juxtaposé 
la section de la femme Sota à 
celle traitant du sujet des 
Téroumote et des Maâsserote 
(voir la Sidra de Nasso 5-10 à 15)? 
Et la Guémara de répondre : C’est 
pour t’apprendre que tout celui 
qui retient (ne donne pas) les 
Téroumote et Maâsserote devant 
revenir légitimement au Cohen, 
finira par amener son épouse 
(soupçonnée d’adultère, compte 
tenu de son manque de Tsnioute) 
à ce dernier qui lui fera boire (si 
elle continue à clamer son 
innocence) les eaux de la Sota. 
Or, avant de faire boire à cette 
Sota les “eaux amères” (mei 
hamerarérim), il est d’abord 
nécessaire d’effacer avec ces 
eaux le nom de Dieu. Remez 
Ladavar : «Véyik’hou li térouma», 
autrement dit : “Ceux qui 
prendront pour Moi” (“ceux qui 
donneront les Téroumote et 
Maâsserote à Mes 
représentants”, c’est-à-dire :  Aux 
Cohanim), feront que Mon nom 
sacré n’en viendra jamais à être 
effacé (à travers l’épisode de la 
Sota). C’est donc bien “pour Moi” 
et “par respect pour Mon nom 
saint” (li, lichmi), que les Béné 
Israël devront s’acquitter de leur 
devoir (en donnant les 
“Téroumote” et “Maâsserote”) 
envers les Cohanim. Source : Rav 

Yéhonatane Eybéchits 

3) Bien que le Beit Hamikdach 
soit unique (d'où l'emploi du 
singulier: “Mikdach”), ce dernier 
demeure (est établi) sur le 
territoire de deux tribus 
(Yéhouda et Binyamine), d’où 
l’emploi du pluriel (bétokhame) à 
la fin du verset (« je résiderai au 
milieu deux », c’est-à-dire : Au 
sein du territoire de Yéhouda et 
de Binyamine). Source : Kéli 
Kessef 

4) L’anagramme hébraïque du 
mot « kérouv » est « baroukh ». 
Remez Ladavar : Chaque chérubin 
proclamait :  « Baroukh kévod 
Hachem mimékomo ! ». Source : 
“Atérète Zékénim” des Baâlei 
Hatossefote sur la Torah, p.44 

5) La Guématria du mot 
«Choul’hane » est la même que 
celle du mot « Machia’h ! » (358). 
Remez Ladavar : Chaque table 
(Choul’hane) à laquelle des 
paroles de Torah, des louanges, 
des chants et des bénédictions 
ont été formulés (pour le kavod 
de D.), méritera de faire partie de 
la Grande Table dressée (et de la 
merveilleuse séouda qui sera 
faite) en l’honneur du Machia’h ! 
Source : Sifté Cohen 

6) Étant donné que ce bâton ne 
fut pas utilisé par Yaacov à des 
fins personnelles (ou à des fins 
profanes), mais fut (depuis la 
création du monde) destiné 
uniquement pour opérer des 
miracles et sanctifier le nom de 
D… (telle que l’ouverture du 
Jourdain) ; ce bâton aux 
propriétés miraculeuses, est donc 
voué “lagavoah” (à Hachem). 
D’autant plus que Yaacov 
(comme les autres patriarches) 
constitue la “Merkava 
Lachékhina”; si bien que les 
choses qu’il détient sont 
considérées comme étant 
“Rékhouch gavoah”. Source : 
Sefer “Taâma dikra” du Rav Haïm 
Kanievski Zatsal. 

Léïlouy Nichmat Nedjma bat Sultana Partouche lebet Achour 

    Réponses aux questions 

  

 

 

Enigmes 

1) Quelle Brakha un enfant ne peut pas réciter même si 

c'est Michoum ‘Hinoukh ? La Birkat Hagomel (Michna 
Beroura 219,2) Car il ne peut dire : "Hagomel 
lehayavin" 
 
2) Complète la suite : 2, 5, 10, 17, 26, ? 37 (La règle : on 

ajoute des nombres impairs successifs : +3, +5, +7, +9... 
donc le suivant est +11). 

3) « Je suis une règle de la Paracha qui défie 
l'arithmétique : chez moi, de 1, sortent 2, 4 ou 5. Qui 

suis-je ? » Il s'agit de la Restitution (le remboursement) 
imposée à celui qui s'est approprié le bien d'autrui : 
Le 2 : Pour tout objet ou animal retrouvé tel quel (Le 
Double / Kefel). 
Le 4 : Pour un agneau qui a été vendu ou abattu. 
Le 5 : Pour un bœuf qui a été vendu ou abattu. 

Rébus :   Quai / Soute / Avé / Eau / 
Natte / Allo  / I gras 

       Réponses 
N°471 Michpatim 

   Echecs :  

E6-E1 / D2 - E1 
A5 - E1 

 
 
 
 Hachem demande à Moché de construire le 
Michkan afin qu'Il ait une résidence parmi les Béné 
Israël. 

 A l'intérieur de ce Michkan, dans le Saint des 
Saints devait se trouver le Aron Hakodech. C'est à 
cet endroit que Hachem parlerait à Moché. 
 Dans le Kodech (Saint) se trouvaient la Ménora, 
le Choul'han et le Mizbéa'h de la Kétoret (dans la 
paracha de Tetsavé). 

 Il fallait aussi fabriquer plusieurs tentures, 
poutres et tapis. 
 Hachem demande de construire le Mizbéa'h 
dans la cour. 
 Hachem donne à Moché les mesures pour 
construire la cour. 

   Résumé de la Paracha 



 
 Mot utilisé pour dire l’un 

à l’autre dans la paracha  

Les crochets des poteaux  

Un rideau, une mé’hitsa  

Poutre 

Un chiffre mais aussi du lin  

 
 
 

    Echecs 

Les blancs 
font mat 

en 2 coups 

 
 

    Rébus 

Trouveriez-vous les mots de la paracha avec ces définitions ?   

   א  _____

  כ  _____

 מ  _____

 ק _____ 

 ת _____

Les socles 

Poids de la ménora en or pur  

La ménora a été confectionnée 
d’un seul bloc  

6 branches dans la Ménora  

Animal multicolore qui 
n’a existé qu’à cette époque 

 ____ ב

 ____ן

 ____ע

 ____ ר

 ____ ת  

  

il était posé sur le Aron  

Pourpre  

Côté  

Autour du Aron, il y avait un contour en or  

Les deux angles 

      Une lettre  –  Un mot 

Massekhet NAZIR  

Nazir. Ce mot veut dire 
"séparé", car le Nazir est une 
personne qui vit "séparée" 
du vin et de l'impureté 
[Rachi], ou bien "couronné" 
(nézer), car le Nazir domine 
son Yetser et est donc libre, 
et ‘’règne’’ sur sa vie... [Ibn 
Ezra] 
Pour fusionner les 2 
explications, Rav Sh. R. Hirch 
propose, que le Nazir est 
'séparé' et différent des 
autres personnes, de par son 
niveau spirituel, à la façon 
d'un prince ou d'un roi, qui 
ne se mélange pas aux gens 
simples... 
Le passouk explicite 
[Bamidbar 6, 1-8], qu'une 
personne, homme ou femme 
[juif - Michna 9,1], qui fait 
vœu d'être Nazir (nézirout) : 
1) Premièrement, ne doit pas 
consommer de vin ou tout 
dérivé du vin et de la vigne, 
même le vinaigre... [6, 1-2] 
2) Il doit également se laisser 
pousser les cheveux 
[uniquement-chout haRachba] 

et ne pas les couper pendant 
au moins 30 jours. [6, 3] 
3) La troisième règle du Nazir 
est de ne pas s'impurifier par 
un mort [uniquement], de 
quelque façon que ce soit 
(maga, massa, ohel > 
massekhet Ohalot). Même 
s'il s'agit de ses propres 
parents. [Chap. 7] 
La Nezirout est en fait une 
sorte de nédèr [cf. 
Massekhet NEDARIM] bien 

particulier et 'prédéfini' par 
la Torah. 
C'est pourquoi, la Nezirout, 
comme un nédèr, peut être 
annulée par un 'Hakham 
(Hatara). Ou, pour une 
femme, être annulée par son 
mari et par son père pour 
une jeune fille (Hafara). 
[Chap. 4] 
Concernant les enfants, la 
Nezirout minimum est de 30 
jours [1, 3]. 
La Michna nous enseigne 
également un din 
intéressant: un père peut 
faire un vœu de Nezirout 
pour... son fils [4, 6]. C'est 
une halakha qui nous vient 
de la transmission orale et 
dont le but est 
vraisemblablement le 
'hinoukh [Rambam 2, 13 et 
pirouch amichnayot]. 
Ce n'est pas possible dans un 
autre cas de nédèr [Rambam 
2, 13]. 
Au centre du seder NACHIM 
(4ème sur 7), massekhet 
Nazir doit en partie sa place 
ici à sa précédente, 
massekhet Nedarim. En fait 
les sujets de 'haflaa' ont 
intégré ce Seder car ils nous 
montrent des liens 
particuliers qui existent entre 
un père et sa fille et un mari 
et sa femme. 

Cette massekhet fait 60 
michnayot (9 perakim). 
65 Dapim lui sont réservés 
dans le Bavli, et 47 dans le 
Yerouchalmi. 6 perakim et 50 
Halakhot composent sa 
Tossefta. 

         La Michna 
Yéhezkel Elkoubi 

 א  _ _  

 ו  _ _

 פ  _ _ _  

 ק _ _

 ש _

Jeu de mot 

Précédemment dans Chemouel : 
Après avoir ‘’épargné’’ la vie de Chaoul une 
seconde fois au désert de Zif, le roi promet de 
nouveau à David qu’il ne le poursuivra plus. 
Entre-temps, suite à la mort de Naval, David 
a pris pour épouse Avigayil la prophétesse. 
Malgré les paroles de paix de Chaoul, David 
sent que sa vie reste menacée… 

David se dit alors : « Je finirai un jour par 
périr par la main de Chaoul ; il n'y a rien de 
mieux aujourd’hui que de me réfugier au 
pays des Pélichtim. » Accompagné de ses six 
cents hommes et de ses deux femmes, 
A’hinoam et Avigayil, il se rend à Gat, chez le 
roi Akhich. Apprenant que David a fui vers 
Gat, Chaoul cesse définitivement de le 
rechercher. 
David demande alors au roi Akhich du 
territoire des Pélichtim de lui accorder une 
ville décentralisée afin de ne pas peser sur le 
royaume, et Akhich lui donne Tsiklag. Durant 
plus d'un an, David combat les ennemis 
d'Israël, au profit de son peuple, laissant 
croire au roi pélichti qu’il a ‘’délaissé’’ son 
peuple. Gagnant la confiance totale du roi, 
David devient le garde du corps personnel du 
monarque, alors que les Pélichtim se 
rassemblent pour une guerre totale contre 
Israël. La situation se complique pour David, 
qui risque d’être considéré comme un espion 
en faveur des ennemis Juifs.  
Cette situation s’envenime un peu plus, 
lorsque le prophète Chemouel quitte ce 
monde. Face à l'immense armée ennemie 
campée à Chounem, Chaoul est saisi d'une 
terreur profonde. Il interroge Hachem par le 
biais de prophètes et du ourim vétoumim, 
mais ne reçoit pas de réponse. Désespéré et 
apeuré, Chaoul demande à ses serviteurs de 
lui trouver une femme capable d'invoquer 
les morts, ce qui constitue un issour de la 

Torah passible de la pire mort, la lapidation. 
Le roi juif a même chassé toutes ces 
pratiques du pays. Cependant, étant dans 
une situation de ‘’pikoua’h néfesh’’ (danger 
de mort), il veut à tout prix prendre contact 
avec l’au-delà.   
C'est ainsi que Chaoul, déguisé, se rend de 
nuit à En-Dor. Malgré la peur de la femme de 
transgresser les lois du royaume, Chaoul lui 
jure qu'elle ne sera pas punie et lui 
demande: « Fais-moi monter Chemouel ». Le 
roi, reconnaissant Chemouel, se prosterne 
alors face contre terre.  
Le prophète Chemouel demande alors à 
Chaoul : « Pourquoi m'as-tu ‘’troublé’’ en me 
faisant monter ? ». La voix du roi, brisée par 
la détresse, s'élève : « Je suis dans une 
grande angoisse, les Pélichtim me font la 
guerre et Hachem s'est détourné de moi ». 
Mais la réponse de Chemouel est implacable. 
Il lui annonce que Hachem est devenu ‘’son 
adversaire’’ et qu'Il a déchiré la royauté de 
ses mains pour la donner à David. Le 
prophète rappelle l’erreur de Chaoul contre 
Amalek et annonce : « dès demain, Israël 
tombera aux mains des Pélichtim, et toi et 
tes fils périront pour me rejoindre. » 
Chaoul sera aux côtés de Chemouel dans le 
olam aba, meilleure preuve qu’il a été 
pardonné de ses erreurs. (Erouvin 53b) 
Foudroyé par ces paroles, Chaoul s'effondre 
de toute sa hauteur sur le sol, terrifié et sans 
force, n'ayant rien mangé de toute la 
journée. La femme, voyant le roi si 
bouleversé, le supplie de manger un 
morceau de pain pour reprendre des forces. 
Bien que Chaoul refuse d'abord, ses 
serviteurs et la femme insistent tant, qu'il 
finit par se lever pour s'asseoir sur le lit. 
Rapidement, elle fait la ché’hita d’un veau 
gras et prépare des matsot pour leur servir 
un dernier repas avant qu'ils ne repartent… 

 
 
1) Un prénom est cité trois fois dans la 
Torah, une fois c’est un Juif, une fois un 
Goy, une fois un converti. Quel est-il ? 

2) Quel est mon code sachant que : Sur 
ce clavier, je fais mon code avec un seul 

doigt, sans jamais le lever. Mon code 
est composé de 5 chiffres différents qui 
sont dans l'ordre alphabétique". 

3) Trouve dans la Paracha 
une phrase de 3 mots qui est dite une 
fois au masculin et une fois au féminin. 

Enigmes 

Vécu de l’intérieur  :  Chemouel 
Moché Uzan 

Pour acheter une maison 
à Jérusalem, 

il faut un préavis  

Shalsheletnews.com ​ 



Quand les poules auront des 
plumes 

 

Raphael est propriétaire d’un beau 
poulailler de milliers de poules avec 
lequel il gagne sa vie en vendant les 
œufs. Mais voilà que ses volailles 
vieillissent assez vite et rapidement 
elles produisent beaucoup moins 
d’œufs. Il découvre que dans 
d’autres pays, ils ont une technique 
pour donner une nouvelle jeunesse 
aux poules : il faut cesser de les 
nourrir pendant 10 jours tout en leur 
donnant abondamment de l’eau à 
boire. Ceci entraîne que la poule 
perd toutes ses plumes et de 
nouvelles plumes se mettent à 
pousser à la place. Grâce à cela, la 
poule retrouve une nouvelle vitalité 
et recommence à donner des œufs. Il 
est évident que grâce à cela, Raphael 
économisera beaucoup d’argent et 
gagnera beaucoup de temps. Mais 
cela lui pose une question : est-il 
permis d’agir de la sorte ? Il est 
évident que les poules souffrent 
durant cette période, elles sont très 
faibles et certaines meurent même 
de faim. A-t-on le droit de faire 
souffrir des animaux pour 
économiser une grande somme 
d’argent ? 
Qu’en pensez-vous ? 
La question fut posée au Rav Wozner 

qui répondit comme suit. Le Rama 
(Even Aézer 5, 14) écrit que s’il y a un 
besoin important pour l’homme, 
comme pour une raison médicale, il 
n’y a pas d’interdiction de faire 
souffrir un animal. Le Troumat 
Adéchen écrit que même pour une 
raison pécuniaire, on aura le droit, 
c’est d’ailleurs pourquoi il est 
autorisé de charger un animal et de 
le faire porter de longues distances. 
Cependant, le Rav différencie une 
souffrance avec notre cas où il s’agit 
d’après lui d’une certaine « cruauté » 
envers les poules. On retrouve 
d’ailleurs dans certains Sfarim qui 
interdisent au boucher d’affamer les 
animaux avant leur Che’hita pour 
donner une meilleure consistance à 
la viande. D’ailleurs, le Rambam écrit 
qu’on ne retrouve la cruauté que 
chez les idolâtres, tandis que chez 
nous, fils de Avraham Avinou, dotés 
de la Torah et des Mitsvot, nous 
nous devons d’être exemplaires sur 
la miséricorde envers chacune des 
créatures que Hachem a créées. 
En conclusion, même s’il est autorisé 
de faire souffrir un animal si on a de 
bonnes raisons, dans notre cas, il 
s’agit de cruauté dont tout juif doit 
éviter et s’éloigner au maximum. 
(Tiré du livre Oupiryo Matok, Chémot, p. 
46) 

La question de Rav Zilberstein      
Haim Bellity 

Lé
ïlo

u
y N

ich
m

at R
o

ge
r R

ap
h

aë
l b

e
n

 Y
o

sse
f Sam

am
a

 

 La force d’une parabole 
Jérémy Uzan 

« Tu feras kearotav… » (25/29) 

Rachi écrit : « Kearotav sont des moules dont la forme était celle d’un pain… il 
y avait un moule d’or et un moule de fer. Le pain était cuit dans le moule de fer 
d’où on le sortait après cuisson pour le mettre dans le moule d’or jusqu’au 
lendemain, jour du Chabbat, où on le déposait sur la table. C’est ce moule (le 
moule d’or) que l’on appelle keara. » 
La Guémara Mena’hot 94 dit qu’il y avait 3 moules : 
1er moule : c’est dans ce moule que l’on plaçait la pâte. 
2ème moule : c’est dans ce moule que l’on plaçait la pâte au moment où elle 
cuisait dans le four. 
3ème moule : après la cuisson au four, on défourne le pain et on le place dans ce 
3ème moule. 
Le Rambam (Tamid 5/8) écrit : « 3 moules en or il y avait pour eux (le Lé’hem 
Hapanim) ». 
Le Min’hat Hinoukh (Mitsva 97) fait remarquer que : 
- Selon le Rambam : tous les moules étaient en or. 
-Selon Rachi : uniquement celui dans lequel on déposait le pain après la 
cuisson était en or. 
Le Mizra’hi demande : Pourquoi Rachi dit-il qu’il y avait 2 moules alors que la 
Guémara dit clairement qu’il y avait 3 moules ? 
Le Rachach (Yoma 12) demande : D’où Rachi sait-il qu’il faille faire une 
distinction entre les moules ? Le sens simple du verset est « kearotav », qui 
désigne tous les moules sur lesquels la Torah écrit « en or pur » comme l’avis 
du Rambam. Pourquoi Rachi refuse-t-il cette explication ? 
De plus, le Ramban à la fin de la paracha Yitro écrit que le fer rappelle l’épée, 
qui est source de mort et de destruction ; c’est pourquoi « cela n’a pas été 
amené dans la maison de Hachem ». C’est d’ailleurs pour cela que, concernant 
les yétédot (pieux), bien qu'il eût été plus logique de les faire en fer, on les a 
faits en cuivre pour justement qu’il n’y ait pas de fer dans le Beth Hamikdach, 
hormis les couteaux de che’hita, car la che’hita n’est pas considérée comme 
une avoda. 
De plus, le Midrash (Chémot 35/5) dit : « mais le fer n’est pas écrit ici, ni dans 
le Mikdach ni dans le Michkan. Pourquoi ? Car il (le fer) est comparé à Edom le 
racha qui a détruit le Beth Hamikdach. » Donc, comment Rachi peut-il dire que 
le moule dans lequel on cuisait le pain était en fer ? 
Le Béer Bessadé répond : Concernant le nombre de moules : Évidemment 
que Rachi pense qu’il y avait en pratique 3 moules, mais la question est de 
savoir ce que la Torah désigne par le mot « kearotav ». Étant donné que ce mot 
s’applique au Lé’hem Hapanim, cela s’applique donc sur du pain et non de la 
pâte. Par conséquent, ce mot « kearotav » ne désigne pas le moule qui 
contient la pâte. 
Concernant le fait qu'un moule soit en fer : La Guémara Yoma 44 dit que 
chaque jour le Cohen prenait les braises du Mizbéa’h ha’hitson (extérieur) avec 
un encensoir d’argent pour ensuite les reverser dans un encensoir d’or, et ainsi 
aller brûler la ketoret sur le Mizbéa’h hapénimi (intérieur). La Guémara 
s’interroge sur la raison pour laquelle on ne prend pas directement un seul 
encensoir d’or avec lequel on prendrait les braises du Mizbéa’h ha’hitson et 
avec ce même encensoir on irait sur le Mizbéa’h hapénimi brûler la ketoret, 
comme le Cohen Gadol agit le jour de Kippour. Le Ritba ajoute surtout que 
d’utiliser un encensoir en argent contredit le principe selon lequel « il n’y a pas 
de pauvreté dans un endroit riche ». 
La Guémara répond que c'est car la Torah a pitié de l’argent des Bnei Israël. 
Ainsi, utiliser un encensoir en or pour récupérer les braises du Mizbéa’h 
ha’hitson, vu la chaleur extrême des braises, abîmerait avec le temps 
l’encensoir en or. C'est seulement à Yom Kippour, parce que c’est une fois dans 
l’année et vu la grande fatigue du Cohen Gadol, que la Torah autorise d’utiliser 
un seul encensoir en or. Mais durant l’année, bien que cela puisse contredire 
des principes tels qu'« il n’y a pas de pauvreté dans un endroit riche », on 
n'utilise pas, pour récupérer les braises brûlantes, un encensoir en or car la 
Torah a pitié de l’argent des Bnei Israël. 
On pourrait dire de même concernant le moule qui est dans le four à haute 
température : il ne peut être un moule en or car la Torah a pitié de l’argent des 
Bnei Israël. De la même manière qu’on n'utilise pas un encensoir en or pour 
prendre les braises brûlantes, ainsi on n'utilise pas un moule en or pour cuire le 
pain dans le four. 
En conclusion, le fait que « kearotav » s’applique à du pain exclut le 1er moule 
car celui-ci contient de la pâte ; c’est pourquoi Rachi ne le mentionne même 
pas. Et le fait que la Torah écrit que « kearotav » est en or exclut le 2ème moule 
qui est en fer, car étant dans le four à haute température, l’or se serait abîmé, 
or la Torah a pitié de l’argent des Bnei Israël. C’est la raison pour laquelle « 
kearotav » désigne uniquement le moule dans lequel on dépose le Lé’hem 
Hapanim après sa cuisson, qui restera jusqu’au lendemain, jour du Chabbat, et 
sera déposé sur le choul’han. 

    Comprendre Rachi 
Mordekhai Zerbib 

Dans une ville vivait un homme qui 
travaillait au service de 3 employeurs. 
Ces patrons étant fort occupés ne 
prenaient pas la peine d’aller au 
marché faire leurs courses. Cet homme 
avait la mission chaque jour d’aller 
faire le tour des étals et de leur 
ramener tout le nécessaire pour 
manger. Seulement, l’honnêteté 
n’étant pas sa principale qualité, il 
multipliait le prix qu’il avait 
effectivement payé par cent et 
s’enrichissait ainsi sur le dos de ses 
patrons. Toute la ruse reposait sur le 
fait que ces 3 hommes n’avaient 
jamais mis le pied dans un magasin et 
ne savaient donc pas que les légumes 
n’étaient pas si chers. Un jour, les 3 
hommes  demandèrent à leur ‘’cher’’ 
employé de leur faire visiter  la ville et 
notamment le marché duquel il leur 
ramenait chaque jour ces 
‘’trésors’’.Notre homme craignant que 
son astuce soit découverte, s’efforça 
de décourager le 1er en lui disant que 
les rues du marché étaient sales et 
pleines de monde et qu’il n’y trouverait 
aucun plaisir. Le patron changea donc 
d’avis et annula sa visite au marché. Le 
second voulut malgré tout y aller. 
Ainsi, notre escroc l’accompagna 
malgré lui mais en arrivant à proximité 

des vendeurs de légumes, il commença 
à raconter toutes sortes d’anecdotes 
sur le commerce et les affaires. Etant 
friand de ce genre d’histoires, l’homme 
d’affaire se laissa absorber et ne prêta 
aucune attention aux prix que les 
vendeurs annonçaient à haute voix. 
Jusque là tout se passait bien mais 
lorsque le 3ème employeur voulut à 
son tour sortir en ville, rien ne le fit 
changer d’avis. Les histoires qu’on lui 
racontait ne détournèrent pas non plus 
son attention et il ne tarda pas à 
comprendre toute l’arnaque. Il renvoya 
donc l’homme qui l’avait tant volé. 
Le Ben Ich Haï explique grâce à cette 
image que le travail du Yetser ara est 
de tout faire pour que l’homme ne 
commence pas à creuser et à 
découvrir la véritable valeur des 
choses. Un simple passage dans un 
cours de moussar peut ruiner tout son 
fond de commerce. Et même lorsque 
l’homme décide enfin d’aller vers 
l’étude, le Yetser ara s’efforce de le 
préoccuper par toutes sortes d’idées 
qui l’empêcheront d’en tirer une 
réelle prise de conscience. Seul celui 
qui va au bout de sa démarche et 
s’attelle à réfléchir, pourra déjouer les 
plans du fameux ‘’escroc’’. 

Abonnement 
postal 

(69€/an) 

 

Dédicace d’un 
prochain feuillet 

(150€) 


