
La paracha de la semaine débute en nous
racontant la finalisation de la sortie d'Égypte,
qui s'étend jusqu'à l'épisode de l'ouverture de
la mer Rouge. Ainsi, Hachem dit à Moché :
«Parle aux enfants d'Israël et ils retourneront,
et ils camperont devant Pi A’hirot, entre la
tour et la mer, devant Baal Tsepfone… »
Si la suite des versets nous éclaire sur le but de
cette manœuvre de demi-tour : « et Pharaon
dit sur les enfants d'Israël : ils sont perdus sur
la terre, le désert s'est refermé sur eux »,
permettant ainsi de duper Pharaon et de le
précipiter à sa perte, pourquoi fallut-il que
Moché annonce aux enfants d'Israël leur
retour devant Baal Tsefone (qui était une
divinité égyptienne) ?
Le Midrash nous raconte que, lors de la
traversée de la mer, les anges accusateurs
demandèrent à Hachem pourquoi un deux

poids, deux mesures entre les Hébreux et les
Égyptiens, alors que les deux peuples étaient
idolâtres.
Dès lors, pour qu'Israël puisse malgré tout
mériter la rédemption, il fallait qu'il puisse
faire Techouva sur la faute de l'idolâtrie.
Or, le Rambam nous dit que, pour qu'une
Techouva soit complète il faut que nous
soyons exposés à la même tentation dans des
conditions similaires et que nous fassions un
choix différent en nous détournant de la faute.
Ainsi, lorsque le verset nous dit : « Parle aux
enfants d'Israël et ils retourneront » וישובו cela
peut également être lu comme : « Parle aux
enfants d'Israël et ils feront Techouva ». Pour
ce faire, ils camperont devant Baal Tsefone,
dernière idole égyptienne encore debout, afin
qu'en ne retombant pas dans leurs travers
alors que l'occasion se présente, leur
Techouva puisse être considérée comme
complète et leur permette d'accéder à la
délivrance.

Berceau de Moché

« Cette femme [Yokheved, la mère de Moché] devint
enceinte et enfanta un fils. Elle vit qu’il était tov [bon], et
elle le cacha pendant trois mois. Ne pouvant plus le
cacher, elle prit une caisse de jonc, qu’elle enduisit de
bitume et de poix ; elle y mit l’enfant et le déposa parmi
les roseaux, sur le bord du fleuve »[1]. Parce qu’elle vit
qu’il était tov, elle le cacha, puis le déposa sur le Nil,
espérant une intervention céleste particulière qui le
sauverait ; sinon, elle n’aurait pas agi ainsi. Pourtant,
chaque mère aime son enfant. Le Ramban explique que le
terme tov est lié au tov mentionné pour la première fois
dans la Torah, et qu’il signifie lumière : « Au
commencement, D-ieu créa les cieux et la terre. La terre
était informe et vide ; il y avait des ténèbres à la surface
de l’abîme, et l’esprit de D-ieu planait sur la surface des
eaux. D-ieu dit : “Que la lumière soit !” et la lumière fut.
D-ieu vit que la lumière était tov, et D-ieu sépara la
lumière d’avec les ténèbres »[2]. À la naissance de Moché,
la maison entière fut illuminée, et sa sœur Miriam
prophétisa qu’il délivrerait son peuple du pays d’Égypte[3].
Cette lumière n’est pas seulement physique, comme celle
du soleil créé le quatrième jour, mais spirituelle,
absolument tov. Le verset poursuit : « D-ieu sépara la
lumière d’avec les ténèbres », pour enseigner que cette
lumière véritable fut cachée par D-ieu, qu’elle ne soit pas
accessible aux méchants, et qu’elle est réservée aux Justes
dans le monde futur »[4]. Cette lumière est celle de la
Chékhina, la Présence divine sur terre. En donnant la
Torah au peuple juif, Moché leur apporta le bien absolu,
dans ce monde et dans l’autre. Dès lors, nous comprenons
le geste de la mère de Moché lorsqu’elle le plaça sur les
eaux du Nil. Lors de la création du monde, il est dit : « La
terre était informe, il y avait des ténèbres à la surface de

l’abîme, et l’esprit de D-ieu mera’héfèt, planait, couvait
au-dessus des eaux »[5]. L’esprit divin, identifié au Trône
céleste et à l’esprit du Machia’h, planait sur les eaux
comme une colombe couve ses oisillons[6], effleurant sans
toucher pleinement : « Pareil à l’aigle qui éveille sa
couvée, plane au-dessus de ses petits, déploie ses ailes,
les prend et les porte sur ses plumes »[7]. Lorsque le
monde était plongé dans les ténèbres, Hachem fit planer
l’esprit du Machia’h sur les eaux, puis créa la lumière.
C’est cette même lumière qui illumina la maison où
Yoheved mit au monde Moché. Elle comprit alors que
Moché était destiné à apporter la lumière - la Torah - dans
un monde où les ténèbres, les forces du mal, dominaient.
Le Nil était l’idole de l’Égypte, l’empire du mal de
l’époque. Moché devait flotter sur le Nil pour ensuite
éclairer le monde. Yokheved le plaça au séfat hayeor, au
« bord » du Nil, mais aussi à la « parole » du Nil. Élevé par
la fille de Pharaon, il apprit les idéologies du mal afin de
pouvoir les réfuter par sa lumière lors de ses futurs
débats. Toute son action consista en une confrontation
entre l’athéisme et la cruauté prônés par Pharaon, et la foi
en D-ieu et le bien absolu portés par Moché. Avant
chacune des neuf premières plaies, Moché mena deux
discussions quotidiennes pendant 21 jours autour de ces
thèmes. Tel fut le travail du premier libérateur, Moché. De
même, l’esprit du Machia’h achèvera l’œuvre de Moché
et illuminera l’humanité à la fin des temps. De la même
manière que D-ieu fit planer l’esprit du Machia’h - le
dernier libérateur - sur l’obscurité lors de la création du
monde, Il fit passer l’esprit de Moché, le premier
libérateur, sur les ténèbres de l’Égypte. Yokheved comprit
alors qu’elle devait placer Moché sur le Nil, afin qu’il
apporte la lumière dans l’obscurité régnante.

[1] Chémot 2,2. [2] Beréchit 1,1-4. [3] Sota 12a ; Rachi.
[4] Haguiga 12a ; Rachi. [5] Beréchit 1,2.
[6] Midrach Beréchit Rabba 2,4 ; Rachi.
[7] Dévarim 32,11 ; Rachi ; Haguiga 15a.

N° 469

Pour aller plus loin
Yaacov Guetta

1) Il est écrit (13-19) : « Vayika’h
Moché ète atsmot Yossef imo ». Et
le Traité Sota (13) de rapporter au
sujet de Moché s’occupant
personnellement de faire sortir
d’Égypte les ossements de Yossef,
le verset suivant (Michlei 10-3) :
«´Hakhame lev yika’h mitsvote ». A
priori, ce verset des Proverbes
aurait plutôt dû dire « : ´Hakhame
lev yika’h mitsva » (la Mitsva
spécifique de récupérer les
ossements de Yossef), et non
mistvot au pluriel ?

2) Il est écrit (13-21) : « Vahachem
holekh lifneihème yomame
béamoud anane ». Que vient nous
enseigner le fait que les Béné Israël
marchèrent la nuit (et furent donc
éclairés par Hachem à travers une
colonne de feu) ?

3) Il est écrit (14-2) : « Dabère el
Béné Israël, véyachouvou,
véya’hanou lifnei pi ha’hirote ».
Quel message Hachem veut-Il faire
passer à Moché (et à travers lui, à
nous-mêmes) par allusion à travers
ces termes précités ?

4) Il est écrit (14-7) : «Vayika’h
Paro chèche méote rékhev
ba’hour». Pour quelle raison,
Pharaon prit précisément 600
chars d’élite pour poursuivre les
Béné Israël ?

5) Il est écrit à propos des Béné
Israël sortant d’Égypte (14-8) :
«Ouvné Israel yotssime béyad
rama». À quelle partie du
Choul’hane Aroukh, l’expression
«béyad rama » fait-elle allusion (et
quel enseignement retirons-nous
de cela par rapport aux termes
précités) ?

6) Quelle est la “Maâla”
(l’importance, la grande valeur) et
la Ségoula d’entonner avec joie la
“Chirate hayame” chaque jour ?

Chabbat

Mikets
27 Kislev 5785

28 Décembre 2024

Leïlouy Nichmat

Yaakov Chalom
ben Eliahou

Rahamim

René ben
Bénir Ankri

-

Que notre étude soit une source de réussite pour nos soldats et une protection pour tout le klal Israël

La parole du Rav
Rav Yehiel Brand

Chabbat

Béchala’h
Chabbat Chira

13 Chevat 5786
31 janvier 2026

לעילוי נשמת

דבורה בת 

כוכה חבבו 

סלא לבית 

שתיוי

/

- Dernière minute    -

Le prochain livre Shalshelet est 
en cours de finition.

Il couvrira la période de Eloul à 
Kippour. Il part en impression 
d'ici quelques jours beezrat H.

Pour avoir une part dans ce 
projet, il est possible de réserver 

un encart (500€) ou une 
dédicace (104€).

Pour prendre une dédicace et 
ainsi permettre la diffusion de la 

Torah,
contactez-nous avant le 3 Juillet.

Shalshelet.news@gmail.com

Ville Entrée Sortie

Jérusalem 16 : 36 17 : 51

Paris 17 : 26 18 : 37

Marseille 17: 29 18: 34

Lyon 17 : 25 18 : 32

Strasbourg 17 : 06 18 : 16

Boutique en ligne :

Shalsheleteditions.com

Hanna bat 
ester alkalaï

La Question
G. N.

Shalshelet.news@gmail.com

•Yaacov sent sa fin approcher, il fait jurer Yossef
de l'enterrer dans la grotte de Makhpéla.
•Yaacov bénit Ménaché et Ephraïm avec entre

autres, la bérakha des parents aux enfants le
vendredi soir.
•Réunion des douze enfants devant le lit de
Yaacov. Il dira une phrase correspondante au
caractère de chacun.
•Deuil, éloge funèbre et enterrement de Yaacov.

•Yossef rassure ses frères après la disparition de
leur père en leur affirmant qu'il ne leur en veut
pas et qu'il les nourrira ainsi que leurs enfants.
•Yossef meurt à 110 ans, après 80 ans de “règne”.
•Fin du livre de Béréchit.

Résumé de la Paracha

Abonnement
postal

(69€/an)

Dédicace d’un
prochain 
feuillet
(150€)

https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr
https://word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?WOPISrc=https://wopi.dropbox.com/wopi/files/oid_5175761974864267520&ui=fr


Halakha de la semaine
David Cohen

A) Fait-on la Brakha sur une
boisson alcoolisée au cours d’un
repas de Moçi ?

B) Qu’en est-il d’une glace servie à
la fin du repas ?

A) Certains A’haronim écrivent que
ces boissons font partie intégrante du
repas, étant donné qu’elles ont pour
effet d’ouvrir l’appétit [Maguen
Avraham 174,11; Graz 174,3; Hayé Adam
43,6].

D’autres estiment qu’elles ne sont pas
considérées comme faisant partie du
repas, puisque l’alcool est
généralement consommé à des fins de
plaisir, ce qui impose de réciter à son
sujet une Brakha indépendante
[Kenesset Haguedola (Hag Beth Yossef ot
7); Rachal; Levouch 177,2; Voir aussi Chaar
Hatsiyoun ot 45. Voir toutefois Tossefot
Pessa’him 115a "Vehadar" où il en ressort
que si l’aliment a pour effet d’ouvrir
l’appétit, on ne prendra pas en
considération l’intention de la personne].

En pratique, afin de sortir de tout
doute, il est recommandé d’en boire
un peu avant la Netila [Caf Ha’haïm

174,39]. De plus, si l’on boit de l’alcool
à la fin du repas on récitera la
bénédiction dessus, étant donné qu’il

est bu en tant que digestif [Michna

Beroura 174,39, Birkat Hachem 3 perek 10

§71 n. 262; Halakha Beroura 9 p.121]. Il en
sera de même concernant le café/thé
servi en fin de repas, car ils sont bus en
tant que digestif [Baté Kehouna 2,1;
‘Hayé Adam 43,11].

B) Selon cela, il va de soi que l’on
récitera Chéhakol sur une glace
(même à l’eau), car il ne fait aucun
doute qu’elle est servie en tant que
Kinoua’h [Chevet Halevy 1,205; Vezot
Haberahka 8 ot 4 n.12 au nom de R’
Auerbach/R’ Elyachiv (Voir Birour 13,2 ot 2);
Halakha Beroura 177,13 p.200 qui témoigne

que son père récitait la Brakha sur les
glaces lors d’un repas Moçi (et non comme
rapporté dans le Yalkout Yossef Brakhot
p.200, qui craint l’opinion du Kinyan Torah
4,9/Beer Moché 1,11 dont les arguments
sont réfutés par l’ensemble des
décisionnaires (Voir entre autres Birkat
Hachem T.5 p.38 a 64)]

De plus, même si l’on a bu du vin à
table, on récitera tout de même la
bénédiction sur la glace, car elle a un
statut d’aliment. En effet, ce qui
détermine si la glace est considérée
comme liquide/solide est son état
actuel [Michna Taharot 3,1/ Rambam
Toumat Okhalim 9,2. Celui qui désire
craindre l’avis que le vin acquitte la glace à
l’eau, récitera alors Chéhakol sur un autre
aliment ou pensera à ne pas acquitter la
glace au moment où il récitera la Brakha du
vin (s’il sait qu’il y a une glace au dessert)
[Voir Ch.Ch.Kehilkhata Perek 54 note 104;
Or Halakha (R’ D.Cohen) 174 p.81] .

C’est la raison pour laquelle aussi on
récitera "Boré Nefachote" (si on n’a
pas fait Moçi) pour une glace si l’on a
consommé un Kazayit en moins de 4
min [Aroukh Hachoulhan 202,9; Char
Haçiyoun 158,16; Min’hat Yits’hak 2,110
(Voir Piské Tchouvot 174,3 que cela n’inclut
pas une glace qui se suce et fond
immédiatement dans la bouche); Rav Meir
Mazouz (Alon Bayit Ne’eman n°50
Yitro)/Birkat Hachem 2 perek 1,16 n.51, qui
rapporte qu’ainsi il ressort du Ch.Arouh
208,6, à savoir que le terme "Leloasso"
vient juste exclure la boisson ainsi qu’écrit
le Michna Beroura au nom du Maguen
Avraham/Gra, et ce d’autant plus que la
source du Ch.Aroukh est le Rambam, et que
dans la version authentique (Voir Ed’
Kapa’h/Frankel) figure le terme
"Leloato’’ (Voir aussi Michna Beroura Ich
Matslia’h 208 n.1/Birkat Hachem 5 p.53);
Voir Birkat Hachem n.52 qu’il en sera de
même pour un liquide qui a durci (s’il a un
Chem Okhel) ainsi qu’il en ressort du
Rambam (Perouch Hamichanyot sur
Taharot 3,1).Voir p.56 où il réfute avec
appui l’opinion du Or Létsion].

1) Par le biais de cette Mitsva
(récupérer les ossements de
Yossef), Moché entraîna “la
création” d’une autre Mitsva (il y a
donc au total 2 Mitsvot , d’où
l’emploi du pluriel) : Celle de
Pessa’h Chéni ! En effet, Hachem
donna la Mitsva de Pessa’h Chéni
afin de récompenser les hommes
qui (portant le cercueil de Yossef)
étaient déçus de ne pas pouvoir
accomplir la Mitsva de Korban
Pessa’h en son temps, du fait
qu’ils étaient impurs au contact
des ossements de Yossef qu’ils
transportaient dans le désert.
Source : Imrei Émet (Admour de
Gour)

2) Les Béné Israël étaient
tellement pressés de recevoir la
Torah le 50ème jour après la sortie
d’Égypte, qu’ils activèrent leurs
pas en marchant même la nuit
(alors que les “holekhei dérekh”
étant généralement fatigués par le
chemin parcouru durant le jour,
profitent de se reposer la nuit).
Source : Rabbénou Bé’hayé

3) À travers ces termes, Moché
reçoit de D… la manière par
laquelle chaque Ben Israël doit
faire Téchouva (véyachouvou). En
effet, l’essentiel de la Mitsva de
Téchouva réside dans le fait de
mettre “une ´Hanaya” (une
barrière) devant notre bouche
(avant de parler), autrement dit : «
Ne pas laisser à notre langue trop
de liberté ! ». Remez Ladavar : «
Véya’hanou (mot apparenté au
terme “ ‘hanaya”) lifnei pi
ha’hirote (le mot «ha’hirote» est
apparenté au terme « ´héroute »
signifiant : Liberté). Source : Rabbi
Moché de Kovrine (“Midéchène
Beitékha”)

4) Car il est dit dans les “Kélalote”

(malédiction) de la Sidra de Ki
Tavo (32-30) : « Yirdof é’had élef !
» (un seul poursuivra mille !).
Pharaon pensa donc que cette
malédiction se réaliserait au
moment où il poursuivrait avec
son armée les Béné Israël. Il prit
donc précisément 600 chars
d’élite, espérant à l’aide de ces
derniers, porter mortellement
atteinte au peuple d’Israël
comptant 600 000 hommes.
Source : Rav Yéhonatane Eybéchitz

5) L’expression « béyad rama » fait
allusion à la partie du Yoré Déa
(les “Rachei Tévote” de ces deux
mots : “yoré déa”, forment le mot
« Yad»), Siman “reich-même-vav”
(“246”, nombre correspondant à
la Guématria du mot « rama »
avec son collel). Cette partie du
Choul’han Aroukh traite des lois
relatives à la Mitsva de Limoud
Torah. Ainsi, le verset viendrait
faire allusion au message suivant :
La seule manière pour les juifs de
sortir de ce qui les rend prisonnier
de leur Yetser Hara, et espérer
ainsi devenir des hommes libres
(Béné ‘horime), est d’être
rattachés à “Yad rama”
(expression faisant allusion à
l’étude de la Torah pour laquelle
chaque Ben Israël doit fixer un
temps chaque jour). Source : Rav
Bénayahou Issakhar Chemoueli
(Séfer Haotsar p.309)

6) Entonner avec joie et kavana
chaque jour la Chira, apporte une
grande élévation et un grand
“Na’hate roua’h” (un grand plaisir,
une grande satisfaction
“kavyakhol”) à la Chékhina , et
nous permet d’obtenir le pardon
de nos fautes ! Source : ´Hida
(Avodate Hakodech, Tsiporène
Chamir, Simane Beite, ote 24)

Léïlouy Nichmat Nedjma bat Sultana Partouche lebet Achour

Réponses aux questions

Enigmes

1) Quel est le nom de la mère de David Hamelekh ?

Nitsevet bat adael

2) Quatre horloges indiquent respectivement les
heures suivantes : 14h20, 14h30, 14h50 et 15h00.
L'une est avancée de 20 minutes, une autre retardée

de 10 minutes, une s'est arrêtée et une seule est à la
bonne heure. Quelle heure est-il ?

14h30

3) Trouvez dans la Paracha au moins 2 noms de
Massekhtot du Chass.

1) ( כה,י" )גם אתה תתן בידנו זבחים"זבחים

2) ( ג,יב" )שה לבית אבות"אבות Rébus :
Ail / A / Or / Baie / Moche / Vote / Âme

Réponses
N°468 Bo Echecs :

B4- A6 / B8 -A8
C6-B7

• Les béné Israël sortent d'Egypte, mais Hachem ordonne à Moché qu'ils
fassent demi-tour afin que Paro sorte avec son armée pour qu'ils poursuivent
les béné Israël.
• Alors que les béné Israël se trouvent face à la mer, les Egyptiens à leurs
trousses, Hachem demande à Moché de les faire traverser la mer. Moché
lève sa main, Hachem ouvre la mer, les béné Israël traversent la mer. Moché
lève une nouvelle fois sa main et la mer engloutit tous les Egyptiens.

• Les béné Israël chantent à la gloire de Hachem pour ce miracle
extraordinaire.
• Arrivés dans le désert, ils se plaignent de la soif puis de la faim. Hachem
écoute leur plainte et leur fait parvenir la Manne.
• Aharon prend un flacon pour y mettre une portion de Manne qui servira 8
siècles plus tard, à l’époque du prophète Jérémie.
• Effronté, Amalek combat avec les béné Israël, qui, en regardant les mains
de Moché en haut de la montagne, pensent à Hachem et remportent cette
guerre.

Résumé de la Paracha

Shalsheletnews.com



Ennemi juré du peuple Juif 

Lorsque nous étions assis près
de la ‘’marmite’’ de viande 

Faiseur de miracles 

Un vent d’est 

Vous ! Restez silencieux !

Echecs

Les blancs
font mat

en 1 coup

Rébus

Trouveriez-vous les mots de la paracha avec ces définitions ? 

א _____

מ _____

נ _____

צ _____

ק _____

Là-bas, il y avait 12 sources
d’eaux et 70 palmiers 

Les chars de Paro 

Les eaux ont rusé 

Ils ont sombré 

Les abimes se sont endurcis

ט ____

____ס

ק ____

ר ____

ש ____

Celui qui a récupéré moins,
n’a finalement ‘’pas manqué’’

Le soleil chauffait et faisait « fondre » 

Je dégainerai mon épée 

Le désert les a enfermés 

La manne a pourri

Une lettre  – Un mot

Massekhet YÉBAMOT 2

Comme mentionné la semaine
dernière, le Yiboum est une mitsva de
la Torah, qui incombe au frère
d'épouser la femme de son frère
défunt s'ils n'avaient pas d'enfants...
Voici quelques précisions
Halakhiques, qui sont 'au menu' de
notre massekhet...
1) Bien que dans la mitsva originale,
le Yabam n'a pas besoin de donner
des kiddouchin à sa Yebama, les
'Hakhamim ont instauré une sorte de
'kiddouchin' pour la la Yebama, c'est
le Maamar [chap. 5]
2) En cas de doute, on fait faire
'Halitsa et pas Yiboum.
3) Un frère, où qu'il soit, oblige le
Yiboum et empêche donc la Yebama
de se remarier... [2, 5]
4) Une descendance quelconque,
même lointaine ou illégitime, exclut
toute possibilité de Yiboum [2, 5].
On l'apprend du passouk : "ouben ein
la" ("et elle n'a pas d'enfants"), qu'on
peut lire "'ayen la" littéralement
"cherche lui" (même une
descendance lointaine ou illégitime).
5) L'existence d'une descendance a
une autre conséquence, que voici :
Si une femme se marie à un Cohen,
elle peut manger de la Térouma tant
qu'elle est mariée, ou si elle a une
descendance de ce mari Cohen. Ici
aussi, un des points déterminants est
l'existence ou non d'une
descendance... [9, 5]
Le Yiboum et le fait de manger de la
Térouma sont donc fréquemment
associés.
Le Tana traite aussi différents cas de
figure pour déterminer quand est-ce
qu'une femme peut manger de la
Térouma [6, 3 - chap. 9].
6) Toujours en rapport avec la
Kehouna...
La Yebama est techniquement veuve.
La Michna évoque le cas du Cohen

Gadol, qui est théoriquement interdit
de se marier à une veuve [6, 4]. Le
Tana rapporte des Halakhot
spécifiques au mariage Cohen gadol
ou au Cohen hédiot [6, 4-5]
Et en profite pour exposer les avis
concernant la Mitsva de Piria vérivia
(enfanter) en général... [6, 6].

La 'Agouna
À l'époque, voyager dans un pays
lointain compliquait fortement la
communication et l'information.
Il arrive qu'on ne sache pas si un mari
est mort. Cela peut également être à
cause d'une guerre [chap. 16]. Dans
ce cas, la femme est 'Agouna. C’est
un grand sujet de la massekhet :
comment sortir une femme du
doute?
Les 'Hakhamim ont permis de
s'appuyer sur le témoignage d'une
personne seule, d'une femme, d'un
goy, d'un enfant, ou même d'une voix
[16, 6], pour autoriser la 'Agouna à se
marier. [Chap. 16]
Étant donné que c'est une chose qui
finira par se savoir (si le mari est
mort), il n'y a pas besoin de 2 'édim
[Rambam, Guirouchin 13].
Ce sujet a divisé les Tanaïm pendant
la période qui a suivi la destruction
du Beth Hamikdach. Et ils ont cherché
activement un moyen d'autoriser les
'Agounot à se marier [16, 7].
Si on considère que le mari est bien
mort, il pourrait y avoir un Yiboum.

La massekhet ne traite donc pas d'un
sujet mais 'des sujets', tous liés
directement ou indirectement au
Yiboum et à la Halitsa.

Massekhet YÉBAMOT, en chiffres,
c'est 128 michnayot, réparties en 16
perakim. Une Guemara (Bavli) de 121
dapim (!)
Un Yérouchalmi de 85 dapim (édition
Vilna) et enfin 14 chapitres de
Tossefta...

La Michna
Yéhezkel Elkoubi

_ _ _ ע

_ _ ס

_ _ פ

ק  _ _ _

ת _ _ _ _ _

Jeu de mot Aire de jeux

Précédemment dans Chemouel

Chaoul décide qu’A’himélekh est
complice de la fuite de David et
considère que la ville de Nov est
coupable. Pourtant, personne n’ose
porter la main sur les Cohanim, et
c’est finalement Doeg Haadomi qui
achève le massacre. Seul Evyatar
parvient à s’enfuir et rejoint David,
apportant avec lui l’Éphod, une aide
évidemment précieuse pour la suite
des événements.

David se trouve alors dans la ville de
Kéila lorsque Chaoul apprend sa
présence. David interroge l’Éphod afin
de savoir comment agir : Chaoul
viendra-t-il à ma rencontre ?
Les hommes de Kéila me livreront-ils à
Chaoul, alors même que je viens de
les sauver de la main des Pélichtim ?
La réponse est claire et sans détour :
Chaoul arrive, et les habitants de Kéila
te livreront à Chaoul. David et les six
cents hommes qui l’accompagnent
quittent aussitôt la ville pour se
réfugier dans le désert de Zif. Lorsque
Chaoul apprend que David a fui Kéila,
il renonce provisoirement à sa
poursuite.
Le passouk témoigne qu’Hachem n’a
jamais laissé Chaoul approcher David,
qui était protégé par Lui partout où il
allait.
Les Zifim, habitants du désert où
David se cache, rapportent à Chaoul
que David se trouve parmi eux.
Chaoul leur demande alors des
précisions sur les différentes
cachettes possibles. Ils lui indiquent
ce qu’il souhaite savoir, et le roi se
met en route.
De son côté, David apprend que
Chaoul arrive, et un long jeu de cache-
cache s’engage entre les deux
hommes et leurs troupes, jusqu’au
moment où un messager vient
annoncer à Chaoul que les Pélichtim
attaquent les Béné Israël. Le roi se

résigne alors à interrompre sa traque
pour aller défendre son peuple.
David se réfugie à Ein Gedi. Chaoul
termine son combat contre les
Pélichtim et revient à la charge pour
reprendre la poursuite de David. Le
roi entre dans une grotte pour faire
ses besoins. Le ciel décide qu’il
choisisse précisément la grotte où
David et ses hommes sont cachés.
Avichaï dit alors à David :
«Aujourd’hui, Hachem t’a livré ton
ennemi entre les mains ! »
David s’approche discrètement et
coupe un morceau du pan de la
redingote de Chaoul. Aussitôt, il
regrette son geste. Selon Rabbi
Né’hémia, c’est parce qu’il a empêché
Chaoul d’accomplir la mitsva de Tsitsit
pendant quelques instants. (Midrach
Téhilim)
Puis David dit à ceux qui
l’accompagnent : « Malheur à moi si
je portais la main sur l’oint
d’Hachem!» Et il empêche ses
hommes de s’approcher de Chaoul.
Lorsque Chaoul sort de la grotte,
David l’interpelle. Le roi se retourne,
et David se prosterne devant lui. Il lui
dit : « Pourquoi écoutes-tu les paroles
de ceux qui disent que je cherche ton
mal? Aujourd’hui, je te prouve le
contraire. Regarde : j’ai coupé le pan
de ton habit alors que j’aurais pu te
tuer. Je ne t’ai jamais fait de mal, et
toi tu poursuis un “chien mort”.
Hachem sera juge entre nous : Il verra
et combattra pour m’aider… »
Chaoul fond en larmes et lui répond :
« Tu es plus tsadik que moi. Hachem

te rendra le bien que tu m’as fait.
Maintenant, je sais que tu deviendras
roi. Je te demande de me jurer que
jamais tu ne toucheras à ma
descendance. » David jure.

Ainsi se conclut cet épisode… mais
l’histoire est loin d’être terminée.

1) Quelle Brakha du
Chémoné Essré contient
toutes les lettres de
l'alphabet ?

2) Je ne suis pas vivant, mais
j'ai cinq doigts. Qu'est-ce que
je suis ?

3) Trouve
dans la paracha
le nom d'un grand pays.

Enigmes

Tèt : Celui qui a récupéré moins, n’a finalement ‘’pas manqué’’. 

Samekh : Le soleil chauffait et faisait « fondre ».

Kouf : Je dégainerai mon épée.

Rèch : Le désert les a enfermés. 

Chine : La manne a pourri.

Vécu de l’intérieur  :  Chemouel
Moché Uzan

Au lieu de faire des louanges, 
ne serait-il pas préférable de 

passer par Hachem 
directement ? 



Un jardin magnifique

David est responsable d’une copropriété
où habite une centaine de personnes en
Israël. Tout le monde est content de lui, il
sait gérer les désaccords entre les
différents propriétaires, les indélicats qui
ne se comportent pas convenablement
ainsi que tous les autres déboires. La
copropriété et surtout les parties
communes sont gérées méticuleusement
par notre cher David. Il y a même un petit
jardin à l’entrée de la résidence où David
y cultive avec amour et passion de très
jolies fleurs. Et quand on lui demande
pourquoi il s’acharne tellement pour ses
simples végétaux, il répond toujours par
une histoire sur le ‘Hazon Ich qui, à la fin
de sa vie, disait qu’il lui était dangereux
d’observer des fleurs, car son cœur
risquait de lâcher devant tant d’extase sur
les merveilles de Hachem. Mais voilà
qu’un jour, un différend survient dans le
voisinage et David n’arrive pas à trouver
de solution. Les familles ont grandi et les
enfants n’ont pas assez de place pour
jouer et ranger leur vélo et autres moyens
de locomotion. Certains demandent
qu’on rase le petit jardin et qu’on y
monte un abri pour les vélos. D’autres, et
David en fait partie, ne sont pas du tout
d’accord avec cette idée et arguent que la
vue du jardin leur procure beaucoup de
bien-être, mais aussi la possibilité de
pouvoir glorifier Hachem en observant
Ses merveilles. Ils vont donc trouver le
Rav pour qu’il décide ce qu’ils doivent
faire. Qu’en pensez-vous?

‘Hazal nous expliquent qu’il y a de grands
secrets dans toutes les créations de

Hachem. Il semblerait donc que le groupe
demandant à ce que le jardin reste en
place ait raison afin qu’il puisse louer
Hachem. On raconte qu’il y avait une
vieille dame affaiblie qui habitait à Bné
Brak. Un jour, Rav Chakh vint lui rendre
visite et la femme lui demanda à quoi cela
servait qu’elle vive vu qu’elle n’avait
même plus la force de faire des Mitsvot.
Rav Chakh vit à sa fenêtre de belles fleurs
et quand il la questionna sur leur
provenance, elle lui répondit qu’elle s’en
occupait et prenait plaisir à les regarder.
Le Rav lui répondit qu’en cela elle
accomplissait à chaque instant la Mitsva
de Emouna en Hachem, ce qui suffisait
largement pour rester dans ce monde.
Mais il est vrai que les autres voisins ont
besoin de la place et leur argument
s’entend aussi. Rav Zilberstein conseilla
donc aux voisins d’accepter de détruire le
petit jardin, et même s’il perdait en cela le
fait de voir les merveilleuses créations de
Hachem, ils gagneront encore plus
d’honorer Hachem d’un magnifique
Vitour (c’est-à-dire d’accepter le point de
vue du second). Le Gaon de Vilna nous
apprend que la venue au monde d’un
homme est uniquement pour travailler
ses traits de caractère. Or, rien de mieux
pour travailler sur soi-même que
d’accepter la demande de son adversaire.

En conclusion, même si les deux points
de vue sont acceptables, le Rav conseilla à
David d’accepter la demande de ses
voisins car il gagnera en cela une plus
grande glorification du nom de Hachem et
surtout un énorme travail sur ses Midot
qui est la raison même de notre venue sur
terre.

La question de Rav Zilberstein
Haim Bellity

Lé
ïlo

u
y N

ich
m

at R
o

ge
r R

ap
h

aë
l b

e
n

 Y
o

sse
f Sam

am
a

La force d’une parabole
Jérémy Uzan

« Et Moché fit voyager Israël du Yam Souf... » (15/22)

Rachi écrit : « Il les a fait voyager malgré eux ; les Égyptiens avaient

embelli leurs chevaux avec des bijoux d'or, d'argent et de pierres

précieuses et Israël les trouvait dans la mer. Le butin de la mer a été plus

important que celui de l’Égypte... C’est pour cela qu’il a dû les faire

voyager malgré eux. »

Les commentateurs demandent :
1. Dans la paracha Bo, il est écrit « ...ils ont vidé l’Égypte » (12/36). D’où
restait-il donc aux Égyptiens tout cet or, cet argent et ces pierres
précieuses ?
2. À quoi ressemblait l’Égypte après qu’elle a été vidée par les Bnei Israël?
Rabbi Ami : « À un piège qui n’a plus de céréales. » Rachi explique du fait
qu’il n'y a plus de céréales pour attirer les oiseaux, le piège est donc vide.
Resh Lakish : « Aux profondeurs de la mer où il n’y a pas de poissons. »
(Brakhot 9)
Quel est l’objet et le fond de leur discussion ?
Le Maskil Lédavid répond : Il y a deux possibilités :
1. Que les Bnei Israël ont vidé l’Égypte concerne l’argent du peuple,
comme cela ressort des psoukim « qu’un homme demande de son
prochain... » (11/2). Mais les trésoreries de Pharaon, que Yossef avait
remplies de tout l’or et l’argent du monde (« Et Yossef emmena tout
l’argent dans la maison de Pharaon » (47/14)), n’ont pas été touchées et
sont donc restées pleines. C’est avec cela qu’ils ont orné leurs chevaux. En
sortant d’Égypte, les Bnei Israël ont pris toute la richesse du peuple et, sur
la mer, toute la richesse contenue dans la trésorerie de Pharaon, qui était
donc plus nombreuse que celle de tout le peuple égyptien réuni, d’où le
fait que le butin de la mer a été plus important que celui de l’Égypte.
2. Lorsque le passouk dit qu’Israël vida l’Égypte, cela concerne la grande
métropole égyptienne, mais toutes les autres villes égyptiennes n’avaient
pas été touchées, et c’est des autres villes que les Égyptiens ont orné leurs
chevaux.
À présent, le Maskil Lédavid dit que c’est cela le fond de la discussion entre
Rabbi Ami et Resh Lakish : d’où les Égyptiens avaient l’or et l’argent pour
orner leurs chevaux ?
Rabbi Ami répond en commençant par comparer l’Égypte à un piège, car
les Bnei Israël y ont été piégés et en sont prisonniers. Cela nous donne une
image de comment ont été les Bnei Israël en Égypte : tout d’abord piégés,
puis prisonniers. Et ensuite, de comparer l’Égypte après qu’Israël l'a vidée
à une Égypte qui n’a plus de céréales fait référence à l’époque de la
famine en Égypte où le peuple n’avait pas de pain (« ...et les Égyptiens
dirent à Yossef : donne-nous du pain... » (47/15)), mais les trésoreries de
Pharaon étaient pleines (« ...Et Yossef emmena l’argent dans les
trésoreries de Pharaon » (47/14)). Ainsi, Rabbi Ami pense comme la 1ère

possibilité, à savoir que les Égyptiens ont orné leurs chevaux à partir des
trésoreries de Pharaon.
Resh Lakish répond en commençant par comparer l’Égypte au fond marin
car il n'y a pas de lumière, peu de nourriture, une température glaciale et
une pression écrasante. Cela nous donne une image des conditions des
Bnei Israël en Égypte. Puis, il compare l’Égypte après qu’Israël l'a vidée au
fait qu’il n’y ait plus de poissons ; mais évidemment qu’il y a des poissons
plus en surface. Ainsi, les Bnei Israël qui se trouvaient dans la grande
métropole de l’Égypte correspondaient au fond marin, qui est le principal
de la mer où il n’y a plus de poissons (or et argent), mais dans les villes
autour, correspondant au reste de la mer plus en surface, il y a des
poissons (or et argent). Ainsi, Resh Lakish pense comme la 2ème possibilité
où les Égyptiens ont orné leurs chevaux à partir des autres villes.
On pourrait à présent se demander :
1. Pourquoi Moché ne les laisse-t-il pas ramasser l’or et l’argent ? En quoi
est-ce mal ?
2. Pourquoi Rachi a-t-il besoin de préciser que le butin de la mer était
supérieur à celui d’Égypte ?
3. « C’est pour cela », qu'écrit Rachi, sous-entend que du fait que le butin
de la mer était supérieur à celui d’Égypte, c’est pour cela que Moché dut
les faire partir. Qu’est-ce que cela signifie ? Quel rapport ?
On pourrait proposer les réponses suivantes :
1. La promesse de Hachem à Avraham que les Bnei Israël sortiraient avec
de grandes richesses s’applique à la sortie d’Égypte, et la mitsva de vider
l’Égypte s’applique à la sortie d’Égypte. Il faut toujours se référer aux
mitsvot, car seul Hachem sait ce qui est bon et bien pour nous. Par
conséquent, lors du butin sur la mer, tant qu’on ne dépasse pas la richesse
que Hachem nous a ordonnée à la sortie d’Égypte, on sait que c’est bien ;
mais dès le moment où l'on dépasse, ce n'est plus bon. Moché les fait donc
partir.
2. Ce n’est pas correct d’obtenir plus d’argent lors de la mer (qui n’était
pas une mitsva) qu’en Égypte (qui était une mitsva). Ainsi, dès qu’ils ont
dépassé, Moché les fait donc partir. L’argent est appelé "damim", qui
signifie également "le sang", pour nous apprendre qu'un peu d’argent, ce
n'est pas bon ("anémie"), et que trop d’argent, c’est mauvais
("polyglobulie"). Il faut la juste mesure pour une vie saine.

Comprendre Rachi
Mordekhai Zerbib

C’est l’histoire d’un citadin qui voyage pour
la première fois à la campagne. Notre
homme observe les merveilles de la nature,
mais un détail l’interpelle. Dans un des
champs, il aperçoit un paysan qui introduit
une lame dans le sol et, à l’aide de deux
grands chevaux, la tire sur toute la
longueur du champ. Il se demande alors
pourquoi cet homme à qui on a attribué
une telle richesse, se permet de vandaliser
ce si beau terrain. De plus, pourquoi se
fatigue-t-il à cette tâche ? N’a-t-il pas plus
utile à faire ? Son séjour à la campagne se
poursuit mais de nouveau une scène le
sidère. Le même paysan qui s’amusait hier
à massacrer sa terre, se permet aujourd’hui
de jeter de très bonnes graines dans les
différents trous apparents. Après avoir
dilapidé son terrain, il se permet
maintenant de gaspiller sa propre
nourriture !
Quelques semaines plus tard, voyant les
épis de blé qui ont poussé dans le champ,
et alors qu’il commence à penser que son
paysan n’était pas si dérangé finalement, il
le voit venir avec une lame et couper toutes
les merveilles qui avaient poussées. Son
étonnement augmente lorsqu’il le voit
récupérer tous les grains de ces épis pour
les charger dans des sacs et les emmener
au moulin. Il comprend alors que les actes
du paysan sont sensés même s’il n’en

perçoit pas encore la finalité. Ce n’est qu’au
moment où il verra que la farine obtenue
permettra d’avoir un bon pain frais qu’il
comprendra que depuis le début tout était
pensé et calculé. En rentrant, il s’empressa
de raconter à ses enfants son aventure et
conclut : ‘’ Sachez que tout ce que fait un
paysan est pertinent même si vous n’en
mesurez pas tout de suite la portée.’’

Pendant toutes les années d’esclavage, il
est clair que les béné Israël ne
comprenaient pas tout ce qui leur arrivait.
Et même lorsqu’une lueur d’espoir
commence à émerger avec l’arrivée de
Moché, leur travail est décuplé et leur
espérance s’évanouit de nouveau. Arrivés
devant la mer également ils se demandent
encore si tout cela n’était pas vain. Ce n’est
qu’après le passage dans la mer qu’ils
commencent à voir la finalité de tout leur
périple. La difficulté de l’esclavage qui
permet de réduire les années de labeur,
les Egyptiens qui les poursuivent mais qui
finissent noyés, chaque épisode prend
ainsi sa place dans l’histoire que nous
connaissons.
En racontant la sortie d’Egypte, nous
rappelons que même si certaines périodes
de l’histoire sont difficiles à comprendre
nous savons pertinemment que tout à un
sens et une finalité


	Diapositive 1
	Diapositive 2
	Diapositive 3
	Diapositive 4

