Chabbat
Vaeéra

28 Tevet 5786
17 janvier 2026

La parole du Rav
Rav Yehiel Brand

£

L’exil : un plan divin, non un accident

L'exil en Egypte n’a pas été un malheur imprévu de
I'histoire juive. Il faisait partie d’'un plan divin profond,
préparé bien avant la naissance du peuple d’Israél.

Lorsque Yaacov envoie son fils Joseph a la rencontre de
ses freres, la Torah précise un détail étonnant : « Il
'envoya du émek (de la vallée) de Hébron »[1]. Or
Hébron ne se trouve pas dans une vallée, mais sur une
hauteur, comme il est écrit : « lls montérent a
Hébron»[2]. Pourquoi donc parler de émek ? Le mot
émek ne désigne pas ici un lieu géographique, mais une
profondeur : la profondeur du projet divin. Hébron est
I’endroit oU repose Avraham, I'ami - haver - de D-ieu.
C’est la qu’a été scellé, des générations plus tot, le destin
futur de sa descendance[3]. En effet, lors de I’Alliance
dite « des animaux partagés », D-ieu révéla a Avraham
que ses descendants connaitraient I’exil. D-ieu montra a
Avraham - plongé dans un profond sommeil afin gu’il
puisse supporter les visions terrifiantes - le destin de sa
descendance : « Une torpeur profonde s’abattit sur
Abram ; une grande angoisse et une obscurité profonde
s’emparérent de lui. Et Il dit a Abram : Sache bien que ta
descendance sera étrangére dans un pays qui ne sera
pas le leur ; ils les asserviront et les opprimeront pendant
quatre cents ans. Mais le peuple qu’ils serviront, Je le
jugerai, et ensuite ils sortiront avec une grande
richesse... Lorsque le soleil se coucha, une obscurité
profonde s’installa ; et voici, une fournaise fumante et
des flammes passerent entre les animaux partagés »[4].

. Toutefois,
La Question prophétique,

G.N.

Dans la paracha de la semaine nous est
rapportée la généalogie de Moché.

Ainsi le verset nous dit : « Et Amram prit
Yokheved, sa tante, pour femme et elle
lui enfanta Aharon et Moché... »

Amram,
avait épousé sa tante
(alors que ce genre d’union finira par
étre interdite par la Torah), sachant
gu’ils devaient mettre au monde les
futurs libérateurs d’Israél.

Or, une fois que Pharaon décréta la mise
a mort de tous les nouveau-nés males,
Amram ne trouvait plus de

N° 467

Avraham avait demandé a D-ieu comment son peuple
pourrait étre pardonné en cas de faute, surtout sans
Temple ni sacrifices. D-ieu lui proposa alors un choix :
I'enfer - des souffrances aprés la mort ou I'exil dans ce
monde. Avraham eut du mal a choisir : comment
trancher entre deux maux si redoutables ? D-ieu lui
conseilla alors de choisir I’exil[5], car malgré sa dureté ici,
il permet la réparation et I'espoir pour le futur.

Ainsi, D-ieu montra a Avraham a la fois I'exil du peuple
juif et sa délivrance future, ainsi que le jugement réservé
aux nations qui I'opprimeraient : « Une angoisse et une
obscurité profonde s’abattirent sur lui... », allusion a
I’exil d’Israél, « et voici une fournaise fumante et des
flammes », allusion au chatiment des nations[6].

Bien que les fréres aient fauté en vendant Joseph, ils
étaient protégés et conduites par la main de la
Providence. C’est cette main divine qui orchestra
discretement toute cette histoire. Joseph lui-méme le
leur rappela pour les consoler : « Maintenant, ne vous
affligez pas et ne soyez pas fachés de m’avoir vendu ici,
car c’est pour sauver la vie que D-ieu m’a envoyé devant
vous... Ce n’est donc pas vous qui m’avez envoyé ici,
mais D-ieu, afin de vous faire subsister dans le pays et de
vous assurer une grande délivrance »[7] . Cet épisode ne
concerne pas uniquement I'exil d’Egypte, mais les quatre
exils de I'histoire juive[8]. A la fin de chacun d’eux, le
peuple juif sortira avec une grande richesse, matérielle
et spirituelle, et trouvera la consolation.

[1] Beréchit 37,14. [2] Bamidbar 13,22.

[3] Berechit Rabba, 84,13 ; Rachi.

[4] Beréchit 15,12-17. [5] Beréchit Rabba 44,21.

[6] Pirké deRabbi Eliézer 28 ; Rachi sur Beréchit 15,17.
[7] Beréchit 45,5-8. [8] Beréchit Rabba 44,17 ; Rachi.

par son esprit

Abonnement postal

Pour recevoir
chaque semaine
votre feuillet par courrier.

— La participation aux frais

Zivoug hagoun
pour
Malka bat

Doris
Diamanta

Pour aller plus loin

Yaacov Guetta

1) Il est écrit (6-7) : «Vélaka’hti
etkheme li |édme... vidateme
ki ani Hachem ! ». Quel
enseignement  fondamental
apprenons-nous des termes
précités ?

2) Rachi rapporte a propos de

'expression : «  Véekh
yichmaéni Par6... ! » que
Moché employa dans sa

conversation avec Hachem
«On trouve ici I'un des dix “kal
va’homeére” figurant dans la
Torah. Comment saisir ce “kal
va’homere” ?

3) Une expression bien
connue du Talmud trouve sa
source dans notre Sidra.
Quelle est cette expression, et
quel sujet de notre Paracha y
fait allusion ?

4) |l est écrit (7-11) : « Vayikra
game Par6 la’hakhamim
bélahatéheme kéne ». Quels
enseighements peut-on tirer
du terme : « Lahatéhéme » ?

5) Il est écrit (8-7) : « Véssarou
hatssfardéime mimékha ... rak
bayeor tichaarna ». Que
chercha Moché a enseigner a
Paro, en lui disant que les
grenouilles resteront
seulement dans le Nil ?

, ,
Pour quelle raison la Torah nous pouvant lui permettre de rester dans ce d’envoi est de 69€/an.
rappelle le lien de parenté initial mariage et choisit de se séparer (avant
unissant Amram a Yokheved, sachant que sa fille ne lui fasse rebrousser 7 ge

) A , o Dédicace
que celle-ci nous a déja décrit la mére de chemin et changer d'avis).
Moché comme étant la fille de Lévy, et Ainsi la Torah vient juxtaposer le lien de Pour dédicacer un

donc par conséquent la tante d’Amram ?

Le Midrach nous raconte que lorsque le
Pharaon décréta que tous les nouveau-
nés garcons devaient étre jetés au Nil,
Amram décida de se séparer de sa
femme. Et sa fille Myriam, encore
enfant, va lui dire : "’Tu es plus cruel que
Pharaon, lui n’a décrété que sur les
garcons et toi tu condamnes également
les filles.”

parenté entre Amram et Yoheved avec
la généalogie de Moché et Aharon afin
de nous révéler l'inspiration divine qui
motiva cette union, alors que nos
ancétres respectaient la Torah bien
avant que celle-ci ne soit donnée
(Amram étant de surcroit selon
I'enseignement du Talmud, un des
quatre personnages a n’avoir jamais
fauté).

prochain feuillet (150€)

e L rrrrrrr

Boutique en ligne :
Shalsheleteditions.com

Jérusalem 16:23 17:39
Paris 17:05 18:17
Marseille 17:11 18:18
Lyon 17:05 18:14
Strasbourg 16:44 17:56

Que notre étude soit une source de réussite pour nos soldats et une protection pour tout le klal Israél




Il est rapporté que la consommation
de pain de plus d’un kazayit acquitte
tout aliment qui vient
s’accompagner au pain ou tout
aliment qui rassasie [Choul'han
Aroukh 177,1]

Qu’en est-il des aliments servis en
tant qu’entrées (tels que des olives,
pistaches, cacahuétes...) au cours

d’un repas Motsi ?

- Selon certains avis, il conviendra
de réciter la bénédiction sur ces
aliments étant donné qu’ils ne
viennent pas pour nourrir (ni pour
accompagner le pain) ['Hidouché
Harachba Berakhot 41b; Sefer
HaHinoukh Mitsva 430; Tachbets]

- Selon la plupart des avis, le pain
acquitte également tout aliment
qui a pour effet d’ouvrir I'appétit.
En effet, le fait que cela éveille
’appétit fait que ces aliments sont
considérés comme faisant partie
intégrante du repas ainsi qu’il en
ressort du Talmud (Berakhot 42a) ou
il est enseigné que le pain acquitte
le Parperet = aliments ouvrant
'appétit, tels que des petits
poissons (comme les anchois),dates
ameres, légumes [Tossefot Pessa’him
115a; Chibolé Haleket 108; Meiri 41b;
Beth Yossef fin 177 au nom du Roch;
Ba’h 176; Maguen Avraham 174,11;
Guinat Veradim 1,30; Beth Menou’ha
ot 6;Caf Ha’hayim 177,2].

C’est pourquoi, au cours d’un repas
ou 'on a fait Mogi, on ne récitera
pas de bénédiction sur toutes
sortes d’aliments salés servis en
tant qu’entrée, comme les olives,
cacahuetes ou pistaches étant
donné qu’ils générent un certain
appétit afin de craindre I'opinion
précité (et ce d’autant plus qu’ils ne
sont jamais servis en tant que
Kinoua’h) [Drachot Maharil (Roch
Hachana) qui ne récitait pas de
bénédiction sur les légumes crus étant
donné qu’ils sont consommés au cours
du repas (et non a la fin) ; Kenesset
Hagedola (Hagahot Hatour 583,3). Et
le fait que le Beth David (85) écrit de
réciter la bénédiction sur les légumes

Halakha de la semaine

crus comme pour les fruits, ne
contredit en rien le Maharil, car dans
la région du Bet David, les légumes
crus en question étaient servis en tant
que Kinoua’h a la fin du repas, et ainsi
écrit le Birkat Hachem T3 p.350 au
nom du Birké Yossef/Peta’h Hadevir
177,1].

Malgré tout, il restera tres
recommandé de consommer ces
aliments avant Mocgi afin de sortir
de tout doute (surtout si on les
consomme parfois en fin de repas)
[Birkat Hachem T.3 perek 10,66
p.348]. Et cela d’autant plus pour
les aliments comme les
bambas/bissli..., ou il semble qu’ils
sont consommés principalement
pour le Kiff. On ne considérera pas
cela comme entrainant une
bénédiction non nécessaire car il n'y
a pas de plus grande nécessité que
de sortir du doute [Voir Ch.Aroukh
174,4/174,7].

Aussi, il est a noter que selon le
strict din, on ne sera pas tenu avant
le Mogi de faire attention a ne pas
dépasser Kazayit concernant les
aliments qui ouvrent I'appétit. En
effet, ils font donc partie intégrante
du repas et seront donc inclus dans
le Birkat Hamazon [Michna Beroura
176 fin saif katan 2]. Et ce d’autant
plus dans le cas ol on continuera a
consommer ces aliments au cours du
repas ou la bénédiction initiale est
nécessaire pour continuer a en manger
(du moins selon certains) ce qui
permettra alors au Birkat d’acquitter
méme ce qui a été consommé avant le
repas (contrairement aux aliments qui
rassasient et qui ne nécessitent pas de
bénédiction au cours du repas (tel que
les ceufs/pomme de
terre/poisson/viande...) ot il faudra a
priori réciter la bénédiction finale sur
ces aliments avant de faire Netilat
[Michna Beroura 176,2 (ot 1/2)].

Celui qui se montre plus strict en
mangeant moins de Kazyit méme
pour ce genre d’aliments, afin de
s'acquitter de [l'opinion  plus
rigoureuse, sera digne de louanges
[Chaar Hatsiyoun 176,9].

Réponses aux questions

Léilouy Nichmat Nedjma bat Sultana Partouche lebet Achour

1) Il est bien connu que I'essence
infinie de D... ne peut étre pergue et
appréhendée par qui que ce soit !
Ce n’est que par le biais de I'étude
de la Torah et par la pratique des
Mitsvot “lécheme chamaim”, qu’on
peut parvenir a avoir une certaine
connaissance (et perception) de
Hachem, car la Torah et D... ne
forment en effet qu'une seule et
méme entité ! (Koudecha Bérikh
Hou, véoraita : ‘Had hou !).

Remez Ladavar : C'est a travers le
fait que : « Vélaka’hti etkheme li
|édme » (Je vous prendrai pour Moi
comme peuple, lorsque vous
accepterez Ma Torah que vous
étudierez et pratiquerez), que
«Vidateme ki ani Hachem ! » (Vous
saurez alors que Je suis Hachem !),
autrement dit : « Que vous pourrez
alors vous attacher a Moi, et avoir
une certaine connaissance (et
perception) de Mes Midot ! ».
Source : Sefer “Kédouchate Halevy”
de Rabbi Lévy Yits’hak de
Berditchev.

2) Nos sages expliquent (voir le
Yalkoute Chimoni, Yé’hezkel 358)
que I'expression : «Méavoda kacha»
signifie : « Méavoda zara ! ». En
effet, les Béné Israél étaient si
attachés a [lidolatrie, qu’ils ne
purent entendre le message de
délivrance annoncé par Moché. Ceci
dit, le “Kal va’homére” de Moché
prend alors tout son sens : “En effet,
si déja les Béné Israél ne m’ont pas
écouté  (du fait qu'il est
extrémement difficile pour eux de
se séparer de la Avoda Zara) déclara
Moché a Hachem, n’est-ce pas qu’a
plus forte raison, Par6 , faisant lui-
méme de sa propre personne une
Avoda Zara, ne m’écoutera-t-il pas
lorsque je lui dirai de laisser partir
les Hébreux d’Egypte !

Source : Midrach Yéhonatane du
Rav Yéhonatane Eybéshitz

3) Lexpression talmudique

«Damime, tartei machma ! ». En
effet, la plaie du sang signifiait (et
traduisait) pour les Egyptiens, la
souffrance de voir toutes les eaux
d’Egypte transformées en sang
(“Dam”-"Damim”) ; alors que pour
les Béné Israél, cette plaie était une
source d’enrichissement matériel (le

mot  “Damim”  pouvant  étre
également traduit par : Argent), du
fait que les Egyptiens se voyaient
obligés d’acheter de I'eau au prix
fort aux Béné Israél qui eux en
avaient providentiellement !

Source : Déguel Ma’hané Efrayim

4 A. Ce mot (lahatéhéme)
s’apparente a I'expression : « lahate
haeche » comprenant ['idée
suivante : De la méme maniere que
les étincelles (nitssossote) de feu ne
sont visibles et ne tiennent que
quelques secondes, puis
disparaissent ; ainsi en est-il des
actes de sorcelleries que produisent
les sorciers égyptiens ! En effet,
«eine baheme mamach» (ces actes
n’ont aucune valeur et consistance),
car leurs actions ne sont qu’illusion !
Source : Even Ezra

B. Ce mot peut aussi s’expliquer par
I’expression : « Bélahate
oubassétere ». Remez Ladavar : Les
actes des sorciers égyptiens étaient
réalisés en cachette (bassétere).

Ces” ‘hartoumim” craignaient en
effet que leur “ta’hboulote”
(stratagemes, tours de magie,

prestidigitation) ne soient dévoilés
au grand jour.
Source : Rav Saadia Gaon

5) Les Egyptiens se tromperent
completement, en pensant que les
plaies que Moché et Aaron
opéraient contre eux, découlaient
de la sorcellerie (et des forces
occultes) et non I'ceuvre de D... ! Or,
il est connu que lorsque Ila
sorcellerie entre en contact avec
I'eau, le pouvoir (la force) de cette

derniere se trouve annulée
completement (voir le Traité
Sanhédrine 67). Voila pourquoi

Moché déclara a Par6 que les
grenouilles ayant gravement sévi
contre lui et contre les Egyptiens,
resteront (tichaarna) et
conserveront bien leur nature
intrinseque de grenouilles en
regagnant les eaux du Nil, alors que
celles obtenues par la sorcellerie,
verront “leurs forces” annulées en
touchant les eaux du Nil. Source :
Sefer “Méor Vachémech” du Rav
Klonimos Kalamane Halévy Epstein.

Réponses
P Echecs :
Eni G7G5
mgmes HEHS5

1) Comment s'appelle le pére de 'Amora "ax ?

(x n'p 0rNar) 291

2) Je suis toujours devant toi, tu peux me voir, mais tu ne peux
jamais m’attraper, et je n’existe que quand tu avances. Qui suis-je ?

Le futur.

3) Trouve dans la Paracha une phrase célébre citée 2 fois ?

N (T-n,2) wATI 7N NAT Y IR

Rébus : Va/ Taie / Raie/
Auto / Quito / Vous -




David doit s’enfuir devant Chaoul, qui
représente désormais une véritable menace.
Il passe par Nov, la ville des Cohanim ou se
trouve le Michkan. Il y rencontre A’himélekh
et lui demande du pain. Apres une discussion
entre les deux hommes, le Cohen lui fournit
la nourriture nécessaire, mais I’'histoire ne
s’arréte pas la...

Aprés avoir recu de quoi se nourrir, David
demande a A’himélekh s’il n’aurait pas
également une arme a lui fournir. Le Cohen
lui répond qu’il n’en posséde aucune, si ce
n’est I'’épée de Goliat. David voit dans cette
épée un tres bon présage de réussite
(Malbim) et lui dit: « Il n’y a pas de meilleure
épée que celle ci, donne la moi ». A’himélekh
aurait pourtant souhaité conserver cette
épée aupres du Michkan, afin de garder le
souvenir du miracle de la victoire de David
sur Goliat (Radak).

Cependant, cet épisode n’est pas sans
conséquence. En effet, un homme est témoin
de la scéne et va provoquer une catastrophe.
Il s’agit de Doeg haAdomi. Bien qu’il vive sur
le territoire d’Edom, il était juif. Il occupait le
poste de ‘av beth din’ de Chaoul selon Rachi,
tandis que d’autres méfarchim expliquent
qu’il était le chef des bergers des troupeaux
royaux. Nous comprendrons plus tard
'ampleur de cet événement.

David quitte Nov et se rend a Gat, en dehors
du territoire d’Israél. Les Pélichtim le
reconnaissent immédiatement: « C’est lui qui
a tué notre héros Goliat, c’est lui notre roi ! »,
comme cela avait été fixé lors du combat
contre le géant (Rachi). Craignant que le roi
Akhich ne cherche a le faire mourir, David
simule la folie afin que le roi pense que ses

Vécu de l'intérieur

Chemouel

serviteurs se trompent de personne. Il se met
a écrire sur les portes du palais, laisse couler
de la bave sur sa barbe et tient des propos
incohérents.

Hachem sauve David, et le roi Akhich ne
soupgonne rien. |l s’exclame: « Manque t il
des fous dans mon royaume pour que l'on
m’en améne encore dans mon palais ? »

C'est a la suite de cet épisode que David
écrivit le Téhilim que nous lisons chaque
Chabbat matin: « Lédavid béchanoto et
ta‘amo lifné Avimélekh », lorsque David « fit
le fou » devant Avimélekh, nom porté par les
souverains du territoire des Pélichtim.

David s’installe ensuite dans la grotte
d’Adoulam, ou sa famille vient le rejoindre. Il
est alors entouré de quatre cents hommes.

Le groupe se rend ensuite sur le territoire de
Moav. David demande au roi de leur accorder
une faveur: permettre a ses parents et a sa
famille de rester dans le pays. Le roi accepte,
et ils y demeureront tant que David est en
cavale.

Gad hanavi dira plus tard a David de
retourner sur le territoire de Yéhouda.

De son co6té, Chaoul réprimande sa cour. Il
accuse son entourage de trahison, se plaint
gue personne ne l'aide a capturer David, et
reproche méme a son propre fils de soutenir
son ennemi.

C'est alors qu’un homme va « sortir de sa
boite » et provoquer un massacre sans
précédent: « J'ai vu David se rendre a Nov,
chez A’himélekh. Il lui a donné I'épée de
Goliat ainsi que de la nourriture ».

Nous verrons la semaine prochaine comment
cette histoire s’est tragiquement achevée.

Conclusion du Seder MO'ED

Avec l'aide d'Hachem, C'est déja
la fin du Seder MO'ED.

MO‘ED est un Seder particulier,
'savoureux', c'est peut-étre le
Seder le plus étudié par les
enfants, et les plus grands...

Il sert également de base a la
majorité au premier tome du
Choul’han Aroukh, le Ora'h
'haim, également le plus étudié...
Lorsqu'on cherche une Michna
dans I'étagere, il n'est pas rare
que les Michnayot de Moed
soient déja prises...

Au cours des semaines, nous
avons découvert les Massekhtot
suivantes :

Chabbat, ‘Erouvin, Pessa‘him,
Chékalim, Yoma, Soucca, Betsa,
Roch Hachana, Taanit, Méguila,
Moed Katan, ‘Haguiga.

En tout, le Séder comporte 12
Massekhtot, 88 Perakim et en
tout 681 Mishnayot (!)

C'est également un des Sedarim
les plus complets en termes de
Guémarot :

Pour le Bavli, seule la Massékhet
Chekalim ne possede pas de
Guémara Bavli [que les éditeurs
ont remplacé dans nos Chass par
le Yérouchalmi].

Et toutes les Massekhtot ont une
Guemara Yeroushalmit ainsi

La Michna

gu’une Tossefta.

Ce Séder est celui qui exprime les
liens entre I'Homme et le Temps.
La kédoucha et la solennité des
Moadim, des fétes et des autres
occasions du calendrier.
Puissions-nous avoir le mérite de
I'étudier (ou le réviser)
entierement.

Introduction au Seder

NACHIM
Sans plus attendre, nous
commengons maintenant le
Seder NACHIM.
Comme nous le savons, la

Michna est divisée en 6 Sedarim.
Le troisieme seder est le Seder
NACHIM, qui traite des relations
entre les hommes et les femmes,
comme nous le verrons.

Ilinclut 7 massekhetot:

Yébamot, Kétouvot, Nédarim,
Nazir, Sota, Guitin, Kidouchin.

Dans le Talmud Bavli, toutes les
Massekhtot sont traitées. C'est le
seul Seder dans ce cas.

Le Talmud Yeroushalmi traite, lui
aussi, I'ensemble des Massekhtot
du Seder. On dispose aussi d’une
Tossefta sur chacune d’elles.
C'est donc un Seder complet,
dont une grande partie des
sujets sont toujours d'actualité.
N.B. Massekhet Nida sera traité
dans le Seder TAHAROT.

Résumé de la Paracha

qu'il fasse sortir les béné Israél d'Egypte.

- Hachem ordonne a Moché d'aller parler a Paro afin

- Mise en garde de Moché au sujet de la plaie du
sang qui s'abat sur I'Egypte trois semaines plus tard.
- Aprés une semaine de plaie, Paro ne veut toujours

rien entendre et les plaies des grenouilles et des

poux frappent I'Egypte.

pays.

- Dans une nouvelle formule de prévention, Moché
affirme a Paro que les bétes sauvages envahiront le

- Aprés la plaie de Arov, Paro se résigne enfin a
laisser partir le peuple. Mais son coeur se renforce et

il change d'avis.

- Hachem envoie coup sur coup les plaies de la peste

et des ulceres.

Aprés que Moché a utilisé une énieme formulation

de prévention, Hachem envoie la gréle. Paro avoue

ses fautes mais endurcit une fois de plus son cceur.

J

S S/
H autres ? H H
Enlgmes A) Mére B)Ride C)Raie D)Page Aire de Jeux Echecs
E) Preuve F)Llaque o /e
1) Comment est-ce possible, un (®«) \
homme qui n'a pas tué Bechogeg, N Jeu de mot Les blancs
et est exilé dans une ville de refuge. YOV s CEine B PErmeie, Ta e font mat
2) Laquelle de ces propositions n’a et le fils qui sont aussi cousin ? Proverbe humble : je ne en 3 coups
pas la méme particularité que les 5 suis ni tsadik ni star.
r N\

i
J
S

le baton se transformera en serpent

Tiens-toi devant Paro

Le baton de Aaron a englouti les leurs

Je vais étendre mes mains vers Hachem

Hachem a endurci

Une lettre — Un mot

Trouveriez-vous les mots de la paracha avec ces définitions ?

Ils n’ont pas été frappés, N Que Paro arréte de se moquer —_n
= parce qu’ils sont “tardifs” . i .
3 Les sorciers égyptiens_ _ _ _ N
I Priez pour moi !! ont essayé de reproduire

v Paro a vu que la gréle s’était arrétée Jai écouté le cri des béné Israal -
Synonyme de frapper ] ) ) . ¥

q Je ferai sortir mes armées — — — _

— Je ferai une distinction entre

i7 mon peuple et les Egyptiens o} Paro n’a pas fait cas de cela v




@ La force d’une parabole

Pour réussir a asservir tout un peuple,
Paro a su user de stratageme pour obtenir
'adhésion du peuple. Il n’hésita pas, par
exemple, a aller lui-méme sur le terrain
pour encourager les travailleurs a
s’engager et a étre plus productifs.

Bien que son projet fit néfaste, sa
démarche peut, malgré tout, étre pour
nous source d’enseignements comme
nous I'explique cette parabole.

Un jeune prince venant d’étre nommé roi
de son pays se voit proposer en mariage la
fille d’un autre roi. Il fait donc le voyage
pour aller rencontrer sa future fiancée.
Arrivé dans le palais, il est subjugué par la
beauté de [’édifice. Il arpente tous les
couloirs pour apprécier tous les aspects de
ces merveilles.

De retour dans son royaume, il s’apergoit
que son palais est en fait trés fade. Il se
sent donc trés géné de ramener sa future
épouse dans un palais bien moins beau que
celui dans lequel elle a grandi. Il convoque
donc son architecte et [linvite a lui
reconstruire un palais digne de ce nom en 1
an pour qu’il soit prét pour son mariage.
Celui-ci lui explique que le délai est bien
trop court pour accomplir ce projet. Le
jeune roi est furieux mais surtout tres
triste. Il rencontre alors son bijoutier qui lui
présente les créations qu’il a effectuées en

prévision du mariage. Il est subjugué par le
résultat de son travail et se dit qu’un
homme si brillant doit surement étre de
bon conseil. Il lui expose donc son souci et
I’homme a effectivement une idée a lui
proposer. Il explique au roi qu’en temps
normal un homme ne mobilise qu’un tiers
de ses capacités dans son travail, mais que
4 choses peuvent lui permettre de se
mettre a fond. La crainte, la jalousie,
I"'amour du projet et enfin I'appdt du gain.
Il lui explique également que le probleme
des 2 premiéres solutions est que ’lhomme
s’investira mais s’épuisera rapidement a la
tdche. Par contre, s’il aime son projet il
réussira a étre rapide tout en restant
efficace sur la durée. “Convoquez tous les
employés et couvrez-les d’encouragements
et de compliments, ils prendront godt a la
tdche. Offrez-leur également une belle
prime et vous verrez qu’ils arriveront a
faire en 1 an ce qu’ils pensaient faire en 3.”
Le roi suivit son conseil et vit sa nouvelle
demeure bdtie a temps pour son mariage.

On peut parfois penser qu’une mitsva
serait au-dessus de nos capacités et donc
inaccessible. Mais a l'image de ce bon
conseiller, le fait de réfléchir a
I'importance du projet et a tout ce qu’il
peut nous apporter, peut nous permettre
de le rendre réalisable.

Et tes yeux verront tes maitres

Gad est un excellent jeune homme qui
étudie avec plein de fougue et de joie et
qui a pour seul réve, celui de grandir
dans la Torah. Un beau jour, il entend
gu’un des grands de la génération vient
en France pour  renforcer la
communauté. Il est tout excité a I'idée
de le rencontrer ou méme de juste le
voir. Alors lorsqu’il entend que le Rav ira
prier un matin dans une Vville
avoisinante, il se dépéche de s’organiser
pour essayer de I'apercevoir. Le jour J, il
se leve tot, prend les transports en
commun durant une longue heure pour
enfin arriver dans la fameuse
synagogue. Mais a priori, il n'est pas le
seul a avoir eu cette idée puisqu’il n’a
méme pas la place pour rentrer a
I'intérieur. 1l est donc obligé de prier a
I'extérieur dans le froid mais l'idée de
rencontrer le Rav a sa sortie lui
réchauffe le coeur. Une heure plus tard,
le Rav s’appréte enfin a aller vers un
autre endroit et Gad retient sa
respiration en voyant la foule bouger. Il
révise dans sa téte la Brakha que l'on
récite a la vue d’un géant en Torah afin
d’étre prét pour le moment ou il
I'apercevra. Mais malheureusement, sa
petite taille lui joue un mauvais tour car
au moment ou le Rav passe, il est
bousculé de toutes parts et ne voit rien
du Gadol. Extrémement décu, il décide
de grimper sur un arbre et arrive a voir
le Rav juste au moment ou celui-ci
rentre dans sa voiture. Mais
malheureusement, il ne le voit que de

La question de Rav Zilberstein

dos ou plutét que sa nuque. Il se
demande en un quart de seconde s’il a
le droit de faire la Brakha. Qu’en dites-
vous ?

La Guémara Erouvine (13b) nous
rapporte les paroles de Rabbi Yéhouda
Annassi qui déclare que la raison pour
laquelle il a plus réussi que ses amis,
c’est parce qu’il a vu la nuque de son
maitre Rabbi Méir alors que ses amis ne
pouvaient le voir. Il ajoute que s’il avait
pu voir son visage, il aurait été encore
plus grand en Torah. Il raméne comme
preuve a cela le verset dans Ichaya « et
tes yeux regarderont tes maitres »
(traduction libre). Nous pouvons
apprendre de cela le gain de simplement
regarder son maitre en Torah (cela
s’explique aussi de maniere générale
dans le fait de voir ses expressions lors
d’un cours). Mais Rav Zilberstein nous
explique que cela ne suffit pas pour
autant pour pouvoir faire la bénédiction
a la vue d’un Gadol, qui demande une
vision claire de la personne. Mais le Rav
ajoute un grand ‘Hidouch si la
personne connait bien le Rav et que le
fait d’apercevoir juste sa nuque suffit
pour le reconnaitre et éveiller en lui un
élan de Kedoucha, il pourra alors faire la
Brakha.

En conclusion, bien que la simple vision
d’une partie d’'un grand en Torah peut
nous apporter de la Kedoucha, cela ne
suffit tout de méme pas pour faire la
Brakha a la vue des Gdolim, Brakha pour
laquelle il faudra avoir une vision claire
du Rav.

(Tiré du livre Oupiryo Matok, Béréchit, p. 465)

ewewes JassoA uaq |geydey 1950y 1ewydIN Anojia]

Comprendre Rachi

« ...car toavat mitsrayim nous allons sacrifier 8 Hachem » (8/22)

Rachi donne deux explications sur "toavat mitsrayim" :

1. Abomination égyptienne, désignant la divinité égyptienne, le veau.
Moché dit a Pharaon qu’il ne peut pas offrir en sacrifice le veau pour Hachem
en Egypte car le veau est une divinité pour les Egyptiens.
Cette divinité, Moché la nomme "toavat mitsrayim", abomination égyptienne.
Et comme il est difficile de dire que Moché appellerait leur divinité
"abomination" devant eux, Rachi écrit : « chez les bnei Israél, ils I'appellent
"abomination" ».

2. Détestable pour les Egyptiens. "Toavat mitsrayim" désigne le sentiment des
Egyptiens a la vue de la ché’hita du veau qui sera pour eux une horreur, et ce
spectacle sera détestable pour eux.

L’avantage de la premiere explication est que I'on explique le mot "toavat" par
"abomination" qui est son explication en général.
L’inconvénient est qu’il est difficile de comprendre comment Moché Rabennou
puisse, devant Pharaon et les Egyptiens, appeler leur divinité "abomination".
L’avantage de la deuxieme explication est que I'on comprend bien que tout en
parlant a Pharaon, Moché Rabennou dit "toavat mitsrayim" puisqu’il parle du
sentiment des Egyptiens qui sera détestable... et non de leur divinité.
L’'inconvénient est que pour dire "détestable", la Torah emploie le mot
"toavat" qui n’est pas sa traduction habituelle. Le mot plus adéquat serait
"sanouye". Mais surtout, la Torah I'emploie une deuxieme fois « ...on va faire la
ché’hita de toavat mitsrayim a leurs yeux et ils ne vont pas nous lapider » Et |3,
il est tres difficile de traduire "toavat mitsrayim" par "détestable par les
Egyptiens".

On pourrait se demander :

1. Finalement, selon la premiere explication, puisque Moché Rabennou est
face a Pharaon, comment comprendre qu’il I'appelle "abomination" ?
Comment Moché Rabennou peut-il appeler "abomination" ce que Pharaon et
les Egyptiens considerent comme étant une divinité, devant eux, en pleine face
2

2. Apparemment, pour résoudre cette difficulté, Rachi écrit « chez les bnei
Israél, ils I'appellent "abomination" ». En quoi est-ce une réponse ?!
Finalement, maintenant, il parle a Pharaon et lui dit en face que sa divinité est
une abomination !?

3. Evidemment, dire qu’au milieu de sa discussion avec Pharaon, Moché
Rabennou se serait interrompu pour se diriger vers les bnei Israél et leur dire
"abomination égyptienne" est littéralement impossible ! C’est un scénario qui
n’est ni acceptable ni envisageable !
4. Ce serait méme contradictoire de dire d’un c6té qu’on ne peut pas faire la
ché’hita de leur divinité devant eux et d’un autre coté de ne pas hésiter a
'appeler abomination devant eux !?

On pourrait proposer d’expliquer ainsi ce que Rachi écrit « chez les bnei
Israél, ils 'appellent abomination » :

1. Puisque Moché Rabennou, en parlant aux bnei Israél, appelle les divinités
égyptiennes "abomination", alors également, la Torah qui s’adresse aux bnei
Israél, appelle les divinités égyptiennes "abomination". Mais, en réalité, devant
Pharaon, Moché n’aurait pas dit "abomination".
2. Comme Moché Rabennou avait I'habitude, en parlant aux bnei Israél,
d’appeler les divinités égyptiennes "abomination", alors I’habitude, étant une
seconde nature, devant Pharaon, il a également appelé les divinités
égyptiennes "abomination".

La Torah nous apprend que méme si c’est une évidence pour les bnei Israél
qu’il n’y a aucune divinité dans la avoda zara et qu’ils en sont persuadés, il ne
faut pas employer le terme "divinité" sur la avoda zara et il faut méme
s’habituer a en parler avec mépris : toéva.

La Guémara Baba Batra 110 dit que la tribu de Dan qui habitait a Goush Dan
(région Tel Aviv - Ramat Gan), devenue nombreuse, décida d’envoyer 5
hommes pour trouver des terrains dans le nord et lors de leur voyage, ils
tombeérent sur la maison d’avoda zara de Mikha, I'enfant que Moché avait
sauvé. C’est lui qui, en traversant la mer, avait une avoda zara qui énerva la
mer qui voulut alors retomber sur les bnei Israél, c’est lui qui langa la fameuse
plaque dans le feu qui fit sortir le veau d’or, événements qui causerent les
conséquences terribles que I'on connait. Et c’est lui qui créera la premiere
maison d’avoda zara en Erets Israél et il prit le petit-fils de Moché Rabennou,
Yéhonatan ben Guershom, pour diriger cette maison. Et la se passe un fait
incroyable : alors que ces 5 hommes lui firent des reproches et du Moussar
(finalement Yéhonatan ben Guershom fera une techouva chéléma avec
I'intervention de David Hamélekh), ce qui montre que ces 5 personnes sont
donc relativement contre la avoda zara, ce sont finalement eux-mémes qui se
tourneront vers la avoda zara, comme cela est décrit dans Choftim 18.

Il en ressort le danger et la puissance de I'impact de ce que I'on entend. C’est
pour cela que bien que face a Pharaon, Moché a certainement employé un
autre terme, la Torah, qui s’adresse aux bnei Israél, écrit "abomination" car les
bnei Israél doivent uniquement entendre "abomination" sur la avoda zara qui
est le terme employé par Moché en parlant aux bnei Israél (notre premiere
réponse) ou bien, tellement que Moché avait I’'habitude de mépriser et tourner
en dérision la avoda zara face aux bnei Israél en I'appelant "abomination" que
méme face a Pharaon, I’'habitude a pris le dessus et c’est le mot "abomination"
qui a été dit (notre deuxiéme réponse).

« Toute létsanout (moquerie) est interdite sauf celle de la avoda zara »
(Sanhedrin 63, Méguila 25)



	Diapositive 1
	Diapositive 2
	Diapositive 3
	Diapositive 4

