
L’exil : un plan divin, non un accident

L’exil en Égypte n’a pas été un malheur imprévu de
l’histoire juive. Il faisait partie d’un plan divin profond,
préparé bien avant la naissance du peuple d’Israël.
Lorsque Yaacov envoie son fils Joseph à la rencontre de
ses frères, la Torah précise un détail étonnant : « Il
l’envoya du émek (de la vallée) de Hébron »[1]. Or
Hébron ne se trouve pas dans une vallée, mais sur une
hauteur, comme il est écrit : « Ils montèrent à
Hébron»[2]. Pourquoi donc parler de émek ? Le mot
émek ne désigne pas ici un lieu géographique, mais une
profondeur : la profondeur du projet divin. Hébron est
l’endroit où repose Avraham, l’ami - haver - de D-ieu.
C’est là qu’a été scellé, des générations plus tôt, le destin
futur de sa descendance[3]. En effet, lors de l’Alliance
dite « des animaux partagés », D-ieu révéla à Avraham
que ses descendants connaîtraient l’exil. D-ieu montra à
Avraham - plongé dans un profond sommeil afin qu’il
puisse supporter les visions terrifiantes - le destin de sa
descendance : « Une torpeur profonde s’abattit sur
Abram ; une grande angoisse et une obscurité profonde
s’emparèrent de lui. Et Il dit à Abram : Sache bien que ta
descendance sera étrangère dans un pays qui ne sera
pas le leur ; ils les asserviront et les opprimeront pendant
quatre cents ans. Mais le peuple qu’ils serviront, Je le
jugerai, et ensuite ils sortiront avec une grande
richesse… Lorsque le soleil se coucha, une obscurité
profonde s’installa ; et voici, une fournaise fumante et
des flammes passèrent entre les animaux partagés »[4].

Avraham avait demandé à D-ieu comment son peuple
pourrait être pardonné en cas de faute, surtout sans
Temple ni sacrifices. D-ieu lui proposa alors un choix :
l’enfer - des souffrances après la mort ou l’exil dans ce
monde. Avraham eut du mal à choisir : comment
trancher entre deux maux si redoutables ? D-ieu lui
conseilla alors de choisir l’exil[5], car malgré sa dureté ici,
il permet la réparation et l’espoir pour le futur.
Ainsi, D-ieu montra à Avraham à la fois l’exil du peuple
juif et sa délivrance future, ainsi que le jugement réservé
aux nations qui l’opprimeraient : « Une angoisse et une
obscurité profonde s’abattirent sur lui… », allusion à
l’exil d’Israël, « et voici une fournaise fumante et des
flammes », allusion au châtiment des nations[6].
Bien que les frères aient fauté en vendant Joseph, ils
étaient protégés et conduites par la main de la
Providence. C’est cette main divine qui orchestra
discrètement toute cette histoire. Joseph lui-même le
leur rappela pour les consoler : « Maintenant, ne vous
affligez pas et ne soyez pas fâchés de m’avoir vendu ici,
car c’est pour sauver la vie que D-ieu m’a envoyé devant
vous… Ce n’est donc pas vous qui m’avez envoyé ici,
mais D-ieu, afin de vous faire subsister dans le pays et de
vous assurer une grande délivrance »[7] . Cet épisode ne
concerne pas uniquement l’exil d’Égypte, mais les quatre
exils de l’histoire juive[8]. À la fin de chacun d’eux, le
peuple juif sortira avec une grande richesse, matérielle
et spirituelle, et trouvera la consolation.

[1] Beréchit 37,14. [2] Bamidbar 13,22.
[3] Berechit Rabba, 84,13 ; Rachi.
[4] Beréchit 15,12-17. [5] Beréchit Rabba 44,21.
[6] Pirké deRabbi Éliézer 28 ; Rachi sur Beréchit 15,17.
[7] Beréchit 45,5-8. [8] Beréchit Rabba 44,17 ; Rachi.

N° 467

Pour aller plus loin
Yaacov Guetta

1) Il est écrit (6-7) : «Vélaka’hti
ètkhème li léâme… vidâtème
ki ani Hachem ! ». Quel
enseignement fondamental
apprenons-nous des termes
précités ?

2) Rachi rapporte à propos de
l’expression : « Véèkh
yichmaêni Parô… ! » que
Moché employa dans sa
conversation avec Hachem :
«On trouve ici l’un des dix “kal
va’homère” figurant dans la
Torah. Comment saisir ce “kal
va’homère” ?

3) Une expression bien
connue du Talmud trouve sa
source dans notre Sidra.
Quelle est cette expression, et
quel sujet de notre Paracha y
fait allusion ?

4) Il est écrit (7-11) : « Vayikra
game Parô la’hakhamim …
bélahatéhème kène ». Quels
enseignements peut-on tirer
du terme : « Lahatéhème » ?

5) Il est écrit (8-7) : « Véssarou
hatssfardéïme mimékha … rak
bayeor tichaarna ». Que
chercha Moché à enseigner à
Parô, en lui disant que les
grenouilles resteront
seulement dans le Nil ?

Chabbat

Mikets
27 Kislev 5785

28 Décembre 2024

Zivoug hagoun

pour

Malka bat 
Doris

Diamanta 

Que notre étude soit une source de réussite pour nos soldats et une protection pour tout le klal Israël

La parole du Rav
Rav Yehiel Brand

Chabbat

Vaéra

28 Tevet 5786
17 janvier 2026

לעילוי נשמת

דבורה בת 

כוכה חבבו 

סלא לבית 

שתיוי

/

- Dernière minute    -

Le prochain livre Shalshelet est 
en cours de finition.

Il couvrira la période de Eloul à 
Kippour. Il part en impression 
d'ici quelques jours beezrat H.

Pour avoir une part dans ce 
projet, il est possible de réserver 

un encart (500€) ou une 
dédicace (104€).

Pour prendre une dédicace et 
ainsi permettre la diffusion de la 

Torah,
contactez-nous avant le 3 Juillet.

Shalshelet.news@gmail.com

Ville Entrée Sortie

Jérusalem 16 : 23 17 : 39

Paris 17 : 05 18 : 17

Marseille 17: 11 18: 18

Lyon 17 : 05 18 : 14

Strasbourg 16 : 44 17 : 56

Boutique en ligne :

Shalsheleteditions.com

Hanna bat 
ester alkalaï

Dans la paracha de la semaine nous est
rapportée la généalogie de Moché.
Ainsi le verset nous dit : « Et Amram prit
Yokheved, sa tante, pour femme et elle
lui enfanta Aharon et Moché... »
Pour quelle raison la Torah nous
rappelle le lien de parenté initial
unissant Amram à Yokheved, sachant
que celle-ci nous a déjà décrit la mère de
Moché comme étant la fille de Lévy, et
donc par conséquent la tante d’Amram ?

Le Midrach nous raconte que lorsque le
Pharaon décréta que tous les nouveau-
nés garçons devaient être jetés au Nil,
Amram décida de se séparer de sa
femme. Et sa fille Myriam, encore
enfant, va lui dire : ’’Tu es plus cruel que
Pharaon, lui n’a décrété que sur les
garçons et toi tu condamnes également
les filles.’’

Toutefois, Amram, par son esprit
prophétique, avait épousé sa tante
(alors que ce genre d’union finira par
être interdite par la Torah), sachant
qu’ils devaient mettre au monde les
futurs libérateurs d’Israël.
Or, une fois que Pharaon décréta la mise
à mort de tous les nouveau-nés mâles,
Amram ne trouvait plus de raison
pouvant lui permettre de rester dans ce
mariage et choisit de se séparer (avant
que sa fille ne lui fasse rebrousser
chemin et changer d'avis).
Ainsi la Torah vient juxtaposer le lien de
parenté entre Amram et Yoheved avec
la généalogie de Moché et Aharon afin
de nous révéler l’inspiration divine qui
motiva cette union, alors que nos
ancêtres respectaient la Torah bien
avant que celle-ci ne soit donnée
(Amram étant de surcroît selon
l'enseignement du Talmud, un des
quatre personnages à n’avoir jamais
fauté).

La Question
G. N.

Shalshelet.news@gmail.com

•Yaacov sent sa fin approcher, il fait jurer Yossef
de l'enterrer dans la grotte de Makhpéla.
•Yaacov bénit Ménaché et Ephraïm avec entre

autres, la bérakha des parents aux enfants le
vendredi soir.
•Réunion des douze enfants devant le lit de
Yaacov. Il dira une phrase correspondante au
caractère de chacun.
•Deuil, éloge funèbre et enterrement de Yaacov.

•Yossef rassure ses frères après la disparition de
leur père en leur affirmant qu'il ne leur en veut
pas et qu'il les nourrira ainsi que leurs enfants.
•Yossef meurt à 110 ans, après 80 ans de “règne”.
•Fin du livre de Béréchit.

Résumé de la Paracha

Abonnement postal

Pour recevoir
chaque semaine

votre feuillet par courrier.
La participation aux frais 

d’envoi est de 69€/an.

Dédicace

Pour dédicacer un 
prochain feuillet (150€)



Halakha de la semaine
David Cohen

Il est rapporté que la consommation

de pain de plus d’un kazayit acquitte

tout aliment qui vient

s’accompagner au pain ou tout

aliment qui rassasie [Choul'han

Âroukh 177,1]

Qu’en est-il des aliments servis en

tant qu’entrées (tels que des olives,

pistaches, cacahuètes…) au cours

d’un repas Motsi ?

- Selon certains avis, il conviendra

de réciter la bénédiction sur ces

aliments étant donné qu’ils ne

viennent pas pour nourrir (ni pour

accompagner le pain) ['Hidouché

Harachba Berakhot 41b; Sefer

HaHinoukh Mitsva 430; Tachbets]

- Selon la plupart des avis, le pain

acquitte également tout aliment

qui a pour effet d’ouvrir l’appétit.

En effet, le fait que cela éveille

l’appétit fait que ces aliments sont

considérés comme faisant partie

intégrante du repas ainsi qu’il en

ressort du Talmud (Berakhot 42a) où

il est enseigné que le pain acquitte

le Parperet = aliments ouvrant

l’appétit, tels que des petits

poissons (comme les anchois),dates

amères, légumes [Tossefot Pessa’him

115a; Chibolé Haleket 108; Meiri 41b;

Beth Yossef fin 177 au nom du Roch;

Ba’h 176; Maguen Avraham 174,11;

Guinat Veradim 1,30; Beth Menou’ha

ot 6;Caf Ha’hayim 177,2].

C’est pourquoi, au cours d’un repas

où l’on a fait Moçi, on ne récitera

pas de bénédiction sur toutes

sortes d’aliments salés servis en

tant qu’entrée, comme les olives,

cacahuètes ou pistaches étant

donné qu’ils génèrent un certain

appétit afin de craindre l’opinion

précité (et ce d’autant plus qu’ils ne

sont jamais servis en tant que

Kinoua’h) [Drachot Maharil (Roch

Hachana) qui ne récitait pas de

bénédiction sur les légumes crus étant

donné qu’ils sont consommés au cours

du repas (et non à la fin) ; Kenesset

Hagedola (Hagahot Hatour 583,3). Et

le fait que le Beth David (85) écrit de

réciter la bénédiction sur les légumes

crus comme pour les fruits, ne

contredit en rien le Maharil, car dans

la région du Bet David, les légumes

crus en question étaient servis en tant

que Kinoua’h à la fin du repas, et ainsi

écrit le Birkat Hachem T3 p.350 au

nom du Birké Yossef/Peta’h Hadevir

177,1].

Malgré tout, il restera très

recommandé de consommer ces

aliments avant Moçi afin de sortir

de tout doute (surtout si on les

consomme parfois en fin de repas)

[Birkat Hachem T.3 perek 10,66

p.348]. Et cela d’autant plus pour

les aliments comme les

bambas/bissli…, où il semble qu’ils

sont consommés principalement

pour le Kiff. On ne considérera pas

cela comme entraînant une

bénédiction non nécessaire car il n’y

a pas de plus grande nécessité que

de sortir du doute [Voir Ch.Aroukh

174,4/174,7].

Aussi, il est à noter que selon le

strict din, on ne sera pas tenu avant

le Moçi de faire attention à ne pas

dépasser Kazayit concernant les

aliments qui ouvrent l’appétit. En

effet, ils font donc partie intégrante

du repas et seront donc inclus dans

le Birkat Hamazon [Michna Beroura

176 fin saif katan 2]. Et ce d’autant

plus dans le cas où on continuera à

consommer ces aliments au cours du

repas où la bénédiction initiale est

nécessaire pour continuer à en manger

(du moins selon certains) ce qui

permettra alors au Birkat d’acquitter

même ce qui a été consommé avant le

repas (contrairement aux aliments qui

rassasient et qui ne nécessitent pas de

bénédiction au cours du repas (tel que

les œufs/pomme de

terre/poisson/viande…) où il faudra a

priori réciter la bénédiction finale sur

ces aliments avant de faire Netilat

[Michna Beroura 176,2 (ot 1/2)].

Celui qui se montre plus strict en
mangeant moins de Kazyit même
pour ce genre d’aliments, afin de
s’acquitter de l’opinion plus
rigoureuse, sera digne de louanges
[Chaar Hatsiyoun 176,9].

1) Il est bien connu que l’essence
infinie de D… ne peut être perçue et
appréhendée par qui que ce soit !
Ce n’est que par le biais de l’étude
de la Torah et par la pratique des
Mitsvot “léchème chamaïm”, qu’on
peut parvenir à avoir une certaine
connaissance (et perception) de
Hachem, car la Torah et D… ne
forment en effet qu’une seule et
même entité ! (Koudecha Bérikh
Hou, véoraîta : ‘Had hou !).
Remez Ladavar : C’est à travers le
fait que : « Vélaka’hti ètkhème li
léâme » (Je vous prendrai pour Moi
comme peuple, lorsque vous
accepterez Ma Torah que vous
étudierez et pratiquerez), que :
«Vidâtème ki ani Hachem ! » (Vous
saurez alors que Je suis Hachem !),
autrement dit : « Que vous pourrez
alors vous attacher à Moi, et avoir
une certaine connaissance (et
perception) de Mes Midot ! ».
Source : Sefer “Kédouchate Halevy”
de Rabbi Lévy Yits’hak de
Berditchev.

2) Nos sages expliquent (voir le
Yalkoute Chimoni, Yé’hezkel 358)
que l’expression : «Méâvoda kacha»
signifie : « Méavoda zara ! ». En
effet, les Béné Israël étaient si
attachés à l’idolâtrie, qu’ils ne
purent entendre le message de
délivrance annoncé par Moché. Ceci
dit, le “Kal va’homère” de Moché
prend alors tout son sens : “En effet,
si déjà les Béné Israël ne m’ont pas
écouté (du fait qu’il est
extrêmement difficile pour eux de
se séparer de la Avoda Zara) déclara
Moché à Hachem, n’est-ce pas qu’à
plus forte raison, Parô , faisant lui-
même de sa propre personne une
Avoda Zara, ne m’écoutera-t-il pas
lorsque je lui dirai de laisser partir
les Hébreux d’Égypte !
Source : Midrach Yéhonatane du
Rav Yéhonatane Eybéshitz

3) L’expression talmudique :
«Damime, tarteï machmâ ! ». En
effet, la plaie du sang signifiait (et
traduisait) pour les Egyptiens, la
souffrance de voir toutes les eaux
d’Égypte transformées en sang
(“Dam”-”Damim”) ; alors que pour
les Béné Israël, cette plaie était une
source d’enrichissement matériel (le

mot “Damim” pouvant être
également traduit par : Argent), du
fait que les Egyptiens se voyaient
obligés d’acheter de l’eau au prix
fort aux Béné Israël qui eux en
avaient providentiellement !
Source : Déguel Ma’hané Efrayïm

4) A. Ce mot (lahatéhème)
s’apparente à l’expression : « lahate
haeche » comprenant l’idée
suivante : De la même manière que
les étincelles (nitssossote) de feu ne
sont visibles et ne tiennent que
quelques secondes, puis
disparaissent ; ainsi en est-il des
actes de sorcelleries que produisent
les sorciers égyptiens ! En effet,
«eine bahème mamach» (ces actes
n’ont aucune valeur et consistance),
car leurs actions ne sont qu’illusion !
Source : Even Ezra

B. Ce mot peut aussi s’expliquer par
l’expression : « Bélahate
oubassétère ». Remez Ladavar : Les
actes des sorciers égyptiens étaient
réalisés en cachette (bassétère).
Ces” ‘hartoumim” craignaient en
effet que leur “ta’hboulote”
(stratagèmes, tours de magie,
prestidigitation) ne soient dévoilés
au grand jour.
Source : Rav Saadia Gaon

5) Les Egyptiens se trompèrent
complètement, en pensant que les
plaies que Moché et Aaron
opéraient contre eux, découlaient
de la sorcellerie (et des forces
occultes) et non l’œuvre de D… ! Or,
il est connu que lorsque la
sorcellerie entre en contact avec
l’eau, le pouvoir (la force) de cette
dernière se trouve annulée
complètement (voir le Traité
Sanhédrine 67). Voilà pourquoi
Moché déclara à Parô que les
grenouilles ayant gravement sévi
contre lui et contre les Egyptiens,
resteront (tichaarna) et
conserveront bien leur nature
intrinsèque de grenouilles en
regagnant les eaux du Nil, alors que
celles obtenues par la sorcellerie,
verront “leurs forces” annulées en
touchant les eaux du Nil. Source :
Sefer “Méor Vachémech” du Rav
Klonimos Kalamane Halévy Epstein.

Léïlouy Nichmat Nedjma bat Sultana Partouche lebet Achour

Réponses aux questions

Enigmes

1) Comment s'appelle le père de l'Amora אביי ?

)אקיחזבחים(כייליל

2) Je suis toujours devant toi, tu peux me voir, mais tu ne peux
jamais m’attraper, et je n’existe que quand tu avances. Qui suis-je ?

Le futur.

3) Trouve dans la Paracha une phrase célèbre citée 2 fois ?

)יז-ח,ג(ודבשחלזבתארץ

Rébus :  Va / Taie / Raie / 
Auto / Quito / Vous

Réponses
N°466 Chemot

Echecs :

G7G5 
H6H5



Que Paro arrête de se moquer 

Les sorciers égyptiens
ont essayé de reproduire 

J’ai écouté le cri des béné Israël 

Je ferai sortir mes armées 

Paro n’a pas fait cas de cela

Echecs

Les blancs
font mat

en 3 coups

Rébus

Trouveriez-vous les mots de la paracha avec ces définitions ? 

א _____

ה _____

ח _____

נ _____

פ _____

Ils n’ont pas été frappés,
parce qu’ils sont ‘’tardifs’’ 

Priez pour moi !! 

Paro a vu que la grêle s’était arrêtée 

Synonyme de frapper

Je ferai une distinction entre
mon peuple et les Egyptiens

ב ____

ן ____

ע ____

ף ____

ק ____

Tiens-toi devant Paro

le bâton se transformera en serpent 

Le bâton de Aaron a englouti les leurs 

Je vais étendre mes mains vers Hachem 

Hachem a endurci

Une lettre  – Un mot

Conclusion du Seder MO'ED

Avec l'aide d'Hachem, C'est déjà
la fin du Seder MO'ED.
MO‘ED est un Seder particulier,
'savoureux', c'est peut-être le
Seder le plus étudié par les
enfants, et les plus grands...
Il sert également de base à la
majorité au premier tome du
Choul’han Aroukh, le Ora'h
'haim, également le plus étudié...
Lorsqu'on cherche une Michna
dans l'étagère, il n'est pas rare
que les Michnayot de Moed
soient déjà prises...
Au cours des semaines, nous
avons découvert les Massekhtot
suivantes :
Chabbat, ‘Erouvin, Pessa‘him,
Chékalim, Yoma, Soucca, Betsa,
Roch Hachana, Taanit, Méguila,
Moed Katan, ‘Haguiga.

En tout, le Séder comporte 12
Massekhtot, 88 Perakim et en
tout 681 Mishnayot (!)

C'est également un des Sedarim
les plus complets en termes de
Guémarot :
Pour le Bavli, seule la Massékhet
Chekalim ne possède pas de
Guémara Bavli [que les éditeurs
ont remplacé dans nos Chass par
le Yérouchalmi].
Et toutes les Massekhtot ont une
Guemara Yeroushalmit ainsi

qu’une Tossefta.
Ce Séder est celui qui exprime les
liens entre l’Homme et le Temps.
La kédoucha et la solennité des
Moadim, des fêtes et des autres
occasions du calendrier.
Puissions-nous avoir le mérite de
l’étudier (ou le réviser)
entièrement.

Introduction au Seder 
NACHIM

Sans plus attendre, nous
commençons maintenant le
Seder NACHIM.
Comme nous le savons, la
Michna est divisée en 6 Sedarim.
Le troisième seder est le Seder
NACHIM, qui traite des relations
entre les hommes et les femmes,
comme nous le verrons.
Il inclut 7 massekhetot:
Yébamot, Kétouvot, Nédarim,
Nazir, Sota, Guitin, Kidouchin.

Dans le Talmud Bavli, toutes les
Massekhtot sont traitées. C'est le
seul Seder dans ce cas.
Le Talmud Yeroushalmi traite, lui
aussi, l’ensemble des Massekhtot
du Seder. On dispose aussi d’une
Tossefta sur chacune d’elles.
C'est donc un Seder complet,
dont une grande partie des
sujets sont toujours d'actualité.
N.B. Massekhet Nida sera traité
dans le Seder TAHAROT.

La Michna
Yéhezkel Elkoubi

_ _ ה

_ _ _ _ ח

_ _ _ נ

צ  _ _ _ _

ש _

Jeu de mot

Proverbe humble : je ne 
suis ni tsadik ni star.

Aire de jeux

David doit s’enfuir devant Chaoul, qui
représente désormais une véritable menace.
Il passe par Nov, la ville des Cohanim où se
trouve le Michkan. Il y rencontre A’himélekh
et lui demande du pain. Après une discussion
entre les deux hommes, le Cohen lui fournit
la nourriture nécessaire, mais l’histoire ne
s’arrête pas là…
Après avoir reçu de quoi se nourrir, David
demande à A’himélekh s’il n’aurait pas
également une arme à lui fournir. Le Cohen
lui répond qu’il n’en possède aucune, si ce
n’est l’épée de Goliat. David voit dans cette
épée un très bon présage de réussite
(Malbim) et lui dit: « Il n’y a pas de meilleure
épée que celle ci, donne la moi ». A’himélekh
aurait pourtant souhaité conserver cette
épée auprès du Michkan, afin de garder le
souvenir du miracle de la victoire de David
sur Goliat (Radak).
Cependant, cet épisode n’est pas sans
conséquence. En effet, un homme est témoin
de la scène et va provoquer une catastrophe.
Il s’agit de Doeg haAdomi. Bien qu’il vive sur
le territoire d’Édom, il était juif. Il occupait le
poste de ‘av beth din’ de Chaoul selon Rachi,
tandis que d’autres méfarchim expliquent
qu’il était le chef des bergers des troupeaux
royaux. Nous comprendrons plus tard
l’ampleur de cet événement.
David quitte Nov et se rend à Gat, en dehors
du territoire d’Israël. Les Pélichtim le
reconnaissent immédiatement: « C’est lui qui
a tué notre héros Goliat, c’est lui notre roi ! »,
comme cela avait été fixé lors du combat
contre le géant (Rachi). Craignant que le roi
Akhich ne cherche à le faire mourir, David
simule la folie afin que le roi pense que ses

serviteurs se trompent de personne. Il se met
à écrire sur les portes du palais, laisse couler
de la bave sur sa barbe et tient des propos
incohérents.
Hachem sauve David, et le roi Akhich ne
soupçonne rien. Il s’exclame: « Manque t il
des fous dans mon royaume pour que l’on
m’en amène encore dans mon palais ? »
C’est à la suite de cet épisode que David
écrivit le Téhilim que nous lisons chaque
Chabbat matin: « Lédavid béchanoto èt
ta‘amo lifné Avimélekh », lorsque David « fit
le fou » devant Avimélekh, nom porté par les
souverains du territoire des Pélichtim.
David s’installe ensuite dans la grotte
d’Adoulam, où sa famille vient le rejoindre. Il
est alors entouré de quatre cents hommes.
Le groupe se rend ensuite sur le territoire de
Moav. David demande au roi de leur accorder
une faveur: permettre à ses parents et à sa
famille de rester dans le pays. Le roi accepte,
et ils y demeureront tant que David est en
cavale.
Gad hanavi dira plus tard à David de
retourner sur le territoire de Yéhouda.
De son côté, Chaoul réprimande sa cour. Il
accuse son entourage de trahison, se plaint
que personne ne l’aide à capturer David, et
reproche même à son propre fils de soutenir
son ennemi.
C’est alors qu’un homme va « sortir de sa
boîte » et provoquer un massacre sans
précédent: « J’ai vu David se rendre à Nov,
chez A’himélekh. Il lui a donné l’épée de
Goliat ainsi que de la nourriture ».

Nous verrons la semaine prochaine comment
cette histoire s’est tragiquement achevée.

1) Comment est-ce possible, un
homme qui n'a pas tué Bechogeg,
et est exilé dans une ville de refuge.

2) Laquelle de ces propositions n’a
pas la même particularité que les 5

autres ?
A) Mère B) Ride C) Raie D) Page
E) Preuve F) Laque

3) Qui sont dans la Paracha, le père
et le fils qui sont aussi cousin ?

Enigmes

Bèt : Tiens-toi devant Paro.
Noun : le bâton se transformera en serpent.
Ayin : Le bâton de Aaron a englouti les leurs. 
Pé : Je vais étendre mes mains vers Hachem
Kouf : Hachem a endurci

- Hachem ordonne à Moché d'aller parler à Paro afin
qu'il fasse sortir les béné Israël d'Egypte.
- Mise en garde de Moché au sujet de la plaie du
sang qui s'abat sur l'Egypte trois semaines plus tard.
- Après une semaine de plaie, Paro ne veut toujours

rien entendre et les plaies des grenouilles et des
poux frappent l'Egypte.
- Dans une nouvelle formule de prévention, Moché
affirme à Paro que les bêtes sauvages envahiront le
pays.
- Après la plaie de Arov, Paro se résigne enfin à
laisser partir le peuple. Mais son cœur se renforce et

il change d'avis.
- Hachem envoie coup sur coup les plaies de la peste
et des ulcères.
Après que Moché a utilisé une énième formulation
de prévention, Hachem envoie la grêle. Paro avoue
ses fautes mais endurcit une fois de plus son cœur.

Résumé de la Paracha

Vécu de l’intérieur  :  Chemouel
Moché Uzan



Et tes yeux verront tes maîtres

Gad est un excellent jeune homme qui
étudie avec plein de fougue et de joie et
qui a pour seul rêve, celui de grandir
dans la Torah. Un beau jour, il entend
qu’un des grands de la génération vient
en France pour renforcer la
communauté. Il est tout excité à l’idée
de le rencontrer ou même de juste le
voir. Alors lorsqu’il entend que le Rav ira
prier un matin dans une ville
avoisinante, il se dépêche de s’organiser
pour essayer de l’apercevoir. Le jour J, il
se lève tôt, prend les transports en
commun durant une longue heure pour
enfin arriver dans la fameuse
synagogue. Mais a priori, il n’est pas le
seul à avoir eu cette idée puisqu’il n’a
même pas la place pour rentrer à
l’intérieur. Il est donc obligé de prier à
l’extérieur dans le froid mais l’idée de
rencontrer le Rav à sa sortie lui
réchauffe le cœur. Une heure plus tard,
le Rav s’apprête enfin à aller vers un
autre endroit et Gad retient sa
respiration en voyant la foule bouger. Il
révise dans sa tête la Brakha que l’on
récite à la vue d’un géant en Torah afin
d’être prêt pour le moment où il
l’apercevra. Mais malheureusement, sa
petite taille lui joue un mauvais tour car
au moment où le Rav passe, il est
bousculé de toutes parts et ne voit rien
du Gadol. Extrêmement déçu, il décide
de grimper sur un arbre et arrive à voir
le Rav juste au moment où celui-ci
rentre dans sa voiture. Mais
malheureusement, il ne le voit que de

dos ou plutôt que sa nuque. Il se
demande en un quart de seconde s’il a
le droit de faire la Brakha. Qu’en dites-
vous ?
La Guémara Erouvine (13b) nous
rapporte les paroles de Rabbi Yéhouda
Annassi qui déclare que la raison pour
laquelle il a plus réussi que ses amis,
c’est parce qu’il a vu la nuque de son
maître Rabbi Méïr alors que ses amis ne
pouvaient le voir. Il ajoute que s’il avait
pu voir son visage, il aurait été encore
plus grand en Torah. Il ramène comme
preuve à cela le verset dans Ichaya « et
tes yeux regarderont tes maîtres »
(traduction libre). Nous pouvons
apprendre de cela le gain de simplement
regarder son maître en Torah (cela
s’explique aussi de manière générale
dans le fait de voir ses expressions lors
d’un cours). Mais Rav Zilberstein nous
explique que cela ne suffit pas pour
autant pour pouvoir faire la bénédiction
à la vue d’un Gadol, qui demande une
vision claire de la personne. Mais le Rav
ajoute un grand ‘Hidouch : si la
personne connaît bien le Rav et que le
fait d’apercevoir juste sa nuque suffit
pour le reconnaître et éveiller en lui un
élan de Kedoucha, il pourra alors faire la
Brakha.
En conclusion, bien que la simple vision
d’une partie d’un grand en Torah peut
nous apporter de la Kedoucha, cela ne
suffit tout de même pas pour faire la
Brakha à la vue des Gdolim, Brakha pour
laquelle il faudra avoir une vision claire
du Rav.

(Tiré du livre Oupiryo Matok, Béréchit, p. 465)

La question de Rav Zilberstein
Haim Bellity

Lé
ïlo

u
y N

ich
m

at R
o

ge
r R

ap
h

aë
l b

e
n

 Y
o

sse
f Sam

am
a

La force d’une parabole
Jérémy Uzan

« …car toavat mitsrayim nous allons sacrifier à Hachem » (8/22)

Rachi donne deux explications sur "toavat mitsrayim" :
1. Abomination égyptienne, désignant la divinité égyptienne, le veau.
Moché dit à Pharaon qu’il ne peut pas offrir en sacrifice le veau pour Hachem
en Égypte car le veau est une divinité pour les Égyptiens.
Cette divinité, Moché la nomme "toavat mitsrayim", abomination égyptienne.
Et comme il est difficile de dire que Moché appellerait leur divinité
"abomination" devant eux, Rachi écrit : « chez les bnei Israël, ils l’appellent
"abomination" ».
2. Détestable pour les Égyptiens. "Toavat mitsrayim" désigne le sentiment des
Égyptiens à la vue de la ché’hita du veau qui sera pour eux une horreur, et ce
spectacle sera détestable pour eux.
L’avantage de la première explication est que l’on explique le mot "toavat" par
"abomination" qui est son explication en général.
L’inconvénient est qu’il est difficile de comprendre comment Moché Rabennou
puisse, devant Pharaon et les Égyptiens, appeler leur divinité "abomination".
L’avantage de la deuxième explication est que l’on comprend bien que tout en
parlant à Pharaon, Moché Rabennou dit "toavat mitsrayim" puisqu’il parle du
sentiment des Égyptiens qui sera détestable… et non de leur divinité.
L’inconvénient est que pour dire "détestable", la Torah emploie le mot
"toavat" qui n’est pas sa traduction habituelle. Le mot plus adéquat serait
"sanouye". Mais surtout, la Torah l’emploie une deuxième fois « …on va faire la
ché’hita de toavat mitsrayim à leurs yeux et ils ne vont pas nous lapider » Et là,
il est très difficile de traduire "toavat mitsrayim" par "détestable par les
Égyptiens".
On pourrait se demander :
1. Finalement, selon la première explication, puisque Moché Rabennou est
face à Pharaon, comment comprendre qu’il l’appelle "abomination" ?
Comment Moché Rabennou peut-il appeler "abomination" ce que Pharaon et
les Égyptiens considèrent comme étant une divinité, devant eux, en pleine face
?
2. Apparemment, pour résoudre cette difficulté, Rachi écrit « chez les bnei
Israël, ils l’appellent "abomination" ». En quoi est-ce une réponse ?!
Finalement, maintenant, il parle à Pharaon et lui dit en face que sa divinité est
une abomination !?
3. Évidemment, dire qu’au milieu de sa discussion avec Pharaon, Moché
Rabennou se serait interrompu pour se diriger vers les bnei Israël et leur dire
"abomination égyptienne" est littéralement impossible ! C’est un scénario qui
n’est ni acceptable ni envisageable !
4. Ce serait même contradictoire de dire d’un côté qu’on ne peut pas faire la
ché’hita de leur divinité devant eux et d’un autre côté de ne pas hésiter à
l’appeler abomination devant eux !?
On pourrait proposer d’expliquer ainsi ce que Rachi écrit « chez les bnei
Israël, ils l’appellent abomination » :
1. Puisque Moché Rabennou, en parlant aux bnei Israël, appelle les divinités
égyptiennes "abomination", alors également, la Torah qui s’adresse aux bnei
Israël, appelle les divinités égyptiennes "abomination". Mais, en réalité, devant
Pharaon, Moché n’aurait pas dit "abomination".
2. Comme Moché Rabennou avait l’habitude, en parlant aux bnei Israël,
d’appeler les divinités égyptiennes "abomination", alors l’habitude, étant une
seconde nature, devant Pharaon, il a également appelé les divinités
égyptiennes "abomination".
La Torah nous apprend que même si c’est une évidence pour les bnei Israël
qu’il n’y a aucune divinité dans la avoda zara et qu’ils en sont persuadés, il ne
faut pas employer le terme "divinité" sur la avoda zara et il faut même
s’habituer à en parler avec mépris : toéva.
La Guémara Baba Batra 110 dit que la tribu de Dan qui habitait à Goush Dan
(région Tel Aviv - Ramat Gan), devenue nombreuse, décida d’envoyer 5
hommes pour trouver des terrains dans le nord et lors de leur voyage, ils
tombèrent sur la maison d’avoda zara de Mikha, l’enfant que Moché avait
sauvé. C’est lui qui, en traversant la mer, avait une avoda zara qui énerva la
mer qui voulut alors retomber sur les bnei Israël, c’est lui qui lança la fameuse
plaque dans le feu qui fit sortir le veau d’or, événements qui causèrent les
conséquences terribles que l’on connaît. Et c’est lui qui créera la première
maison d’avoda zara en Erets Israël et il prit le petit-fils de Moché Rabennou,
Yéhonatan ben Guershom, pour diriger cette maison. Et là se passe un fait
incroyable : alors que ces 5 hommes lui firent des reproches et du Moussar
(finalement Yéhonatan ben Guershom fera une techouva chéléma avec
l’intervention de David Hamélekh), ce qui montre que ces 5 personnes sont
donc relativement contre la avoda zara, ce sont finalement eux-mêmes qui se
tourneront vers la avoda zara, comme cela est décrit dans Choftim 18.
Il en ressort le danger et la puissance de l’impact de ce que l’on entend. C’est
pour cela que bien que face à Pharaon, Moché a certainement employé un
autre terme, la Torah, qui s’adresse aux bnei Israël, écrit "abomination" car les
bnei Israël doivent uniquement entendre "abomination" sur la avoda zara qui
est le terme employé par Moché en parlant aux bnei Israël (notre première
réponse) ou bien, tellement que Moché avait l’habitude de mépriser et tourner
en dérision la avoda zara face aux bnei Israël en l’appelant "abomination" que
même face à Pharaon, l’habitude a pris le dessus et c’est le mot "abomination"
qui a été dit (notre deuxième réponse).
« Toute létsanout (moquerie) est interdite sauf celle de la avoda zara »
(Sanhedrin 63, Méguila 25)

Comprendre Rachi
Mordekhai Zerbib

Pour réussir à asservir tout un peuple,
Paro a su user de stratagème pour obtenir
l’adhésion du peuple. Il n’hésita pas, par
exemple, à aller lui-même sur le terrain
pour encourager les travailleurs à
s’engager et à être plus productifs.
Bien que son projet fût néfaste, sa
démarche peut, malgré tout, être pour
nous source d’enseignements comme
nous l’explique cette parabole.

Un jeune prince venant d’être nommé roi
de son pays se voit proposer en mariage la
fille d’un autre roi. Il fait donc le voyage
pour aller rencontrer sa future fiancée.
Arrivé dans le palais, il est subjugué par la
beauté de l’édifice. Il arpente tous les
couloirs pour apprécier tous les aspects de
ces merveilles.
De retour dans son royaume, il s’aperçoit
que son palais est en fait très fade. Il se
sent donc très gêné de ramener sa future
épouse dans un palais bien moins beau que
celui dans lequel elle a grandi. Il convoque
donc son architecte et l’invite à lui
reconstruire un palais digne de ce nom en 1
an pour qu’il soit prêt pour son mariage.
Celui-ci lui explique que le délai est bien
trop court pour accomplir ce projet. Le
jeune roi est furieux mais surtout très
triste. Il rencontre alors son bijoutier qui lui
présente les créations qu’il a effectuées en

prévision du mariage. Il est subjugué par le
résultat de son travail et se dit qu’un
homme si brillant doit surement être de
bon conseil. Il lui expose donc son souci et
l’homme a effectivement une idée à lui
proposer. Il explique au roi qu’en temps
normal un homme ne mobilise qu’un tiers
de ses capacités dans son travail, mais que
4 choses peuvent lui permettre de se
mettre à fond. La crainte, la jalousie,
l’amour du projet et enfin l’appât du gain.
Il lui explique également que le problème
des 2 premières solutions est que l’homme
s’investira mais s’épuisera rapidement à la
tâche. Par contre, s’il aime son projet il
réussira à être rapide tout en restant
efficace sur la durée. ‘’Convoquez tous les
employés et couvrez-les d’encouragements
et de compliments, ils prendront goût à la
tâche. Offrez-leur également une belle
prime et vous verrez qu’ils arriveront à
faire en 1 an ce qu’ils pensaient faire en 3.’’
Le roi suivit son conseil et vit sa nouvelle
demeure bâtie à temps pour son mariage.

On peut parfois penser qu’une mitsva
serait au-dessus de nos capacités et donc
inaccessible. Mais à l’image de ce bon
conseiller, le fait de réfléchir à
l’importance du projet et à tout ce qu’il
peut nous apporter, peut nous permettre
de le rendre réalisable.


	Diapositive 1
	Diapositive 2
	Diapositive 3
	Diapositive 4

