



# La Parole du Rav Brand

« D.ieu dit à Moché : Prends Yéhochoua, fils de Noun, la terre" », (Haguiga 11b). « Quel mal y a-t-il de s'en homme en qui réside l'esprit, et tu poseras ta main sur enquérir? Cela ressemble au roi (D.ieu) qui laissa lui. Tu le placeras devant Eléazar le Cohen et devant construire son palais (le monde) sur une décharge toute l'assemblée, et tu lui donneras l'ordre publique – ici c'est le "vide" : le roi ne souhaite pas qu'on leénéhem/devant eux. Tu mettras de ton hod/lumière sur lui, afin que toute l'assemblée des enfants d'Israël sans le monde, quelque chose manquait au Créateur l'écoute » (Bamidbar 27,18-20).

Moché devait donc faire trois choses : a) « Tu poseras ta main sur Yéhochoua » : lors de son intronisation en tant que chef, Yéhochoua prononça un discours magistral en présence de Moché et de tous les juifs (Sifri, rapporté par Rachi); b) « Et tu lui donneras l'ordre leénéhem/devant eux » : de diriger le peuple avec bienveillance (Sifri 11,17, rapporté par Rachi) ; c) « Tu mettras de ton hod/lumière sur lui » : à sa descente du mont Sinaï, la face de Moché brillait et les juifs ne pouvaient pas poser sur lui les yeux : « Aharon et tous les enfants d'Israël regardèrent Moché, et voici la peau de son visage rayonnait ; et ils craignirent de s'approcher de lui » (Chémot 34,30). Cette lumière lui venait de la main de D.ieu quand celle-ci le couvrit et le protégea dans la grotte du Sinaï (Tanhouma Chémot, Ki Tissa 37, rapporté par Rachi, Chémot 34,29). Puisque ces trois actes se déroulèrent en présence de tout le peuple, pourquoi l'indication « devant eux » figure-t-elle uniquement avant la troisième action, l'apposition de sa lumière sur Yéhochoua?

En fait : « Celui qui s'enquiert de quatre choses, il aurait mieux valu qu'il ne vienne pas au monde : ce qu'il y a eu avant que le monde soit créé... Et celui qui ne ménage pas l'honneur divin, il aurait mieux valu qu'il ne vienne pas au monde... Le texte saint dit : "Interroge donc les premiers âges qui ont précédé le tien, depuis le jour où D.ieu créa l'homme sur la terre" (Devarim 4,32), "interroge-toi depuis le jour où D.ieu créa l'homme sur la terre, et non sur ce qui se passa avant que D.ieu ait créé l'homme sur

enquérir? Cela ressemble au roi (D.ieu) qui laissa construire son palais (le monde) sur une décharge publique – ici c'est le "vide" : le roi ne souhaite pas qu'on invoque [le "vide"], car certains pourraient croire que sans le monde, quelque chose manquait au Créateur (Maharcha). Et celui qui ne ménage pas l'honneur divin, il aurait mieux valu qu'il ne vienne pas au monde : c'est qui ? Celui qui fixe son regard sur l'arc-en-ciel... Celui qui fixe son regard sur trois choses, sa vue faiblit. Ce sont : l'arcen-ciel, le Nassi (le chef du Sanhédrin) et les Cohanim quand ils bénissent le peuple au Temple, car la Chekhina y repose. L'arc-en-ciel : "Tel l'aspect de l'arc-en-ciel..." "C'était l'image de la gloire de D.ieu" (Yéhezkel 1,28) ; le Nassi : "Tu mettras de ton hod/lumière sur lui" : les Cohanim... » (Haguiga 16a). L'homme, créature inculte, infime et insignifiante, n'a pas à scruter le secret de D.ieu lorsqu'Il était seul, et à l'instar de Moché, il n'a pas à poser son regard sur la Chekhina : « Moché cacha son visage, car il craignait de regarder D.ieu » (Chémot 3,6). Hachem laissa un peu de Sa lumière sur le visage de Moché, le Nassi, qui rayonna alors. Ce dernier transmit de sa lumière à Yéhochoua, le nouveau Nassi. Bien que Moché rayonnât comme le soleil et Yéhochoua seulement comme la lune, cette lumière était assez puissante pour affaiblir la vue de celui qui l'observait, et le peuple arrêta alors de regarder Yéhochoua. Et ainsi de suite, sur chaque Nassi résidait la Chekhina.

Lorsque quelqu'un interrogea le Rav de Brisk au sujet de ce qui s'était passé durant la Shoah, avant de répondre, le rav lui demanda de lui expliquer un Tossafot. La personne avoua qu'elle avait du mal à le comprendre, le rav dit alors : « Tu ne saisis pas le sens de Tossafot et tu cherches à saisir la pensée de D.ieu ? »

**Rav Yehiel Brand** 

## La Paracha en résumé

➤ La Paracha débute avec la mention de l'acte plein de bravoure et de "jalousie" de Pin'has envers Hachem. Hachem le bénit. Il vivra très longtemps et c'est bien sa descendance qui héritera de la kéhouna.

> Après l'épidémie, Hachem recompte une nouvelle fois les Béné Israël. Ils sont cette fois 601730.

> Hachem annonce ensuite que c'est avec cette

génération qu'il faudra départager les territoires en Israël. Les filles de Tsélof'had revendiquent la part de leur père et ont gain de cause.

> Hachem annonce à Moché qu'il doit monter sur la montagne pour Le rejoindre dans les cieux. Moché prie afin que le peuple soit remis entre de bonnes mains.

➤ La Paracha s'allonge ensuite dans les trois dernières montées, sur les sacrifices des fêtes.

#### Réponses n°244 Balak

**Enigme 1**: Celui qui surveille les eaux avec la cendre de la vache rousse (Baba Metsia 93a).

Enigme 2: Pour avoir deux concentrations identiques, il faudrait un nombre infini de mélanges. Avant de commencer tout mélange, le récipient contenant le jus d'orange est celui où la concentration est la plus forte. Suite au premier mélange, le récipient qui contenait l'eau a toujours une concentration en orange plus faible que le récipient de jus d'orange. Au deuxième mélange, du liquide moins concentré est mélangé à du liquide plus concentré et donc la concentration du contenu du récipient qui contenait l'eau est toujours moins élevée. Il en est de même pour tous les mélanges suivants mais si la différence de concentration devient de moins en moins discernable...

**Enigme 3**: Oui, on les trouve dans la Sidra de Balak (24-1): Bilam n'alla pas comme il l'avait fait à 2 reprises, à la rencontre « des présages » (likrat né'hachim)

Rebus: V' / Ail / Art / Bas / Laque / Benne / T' / Scie / Porc ווַּרְא בָּלֶק בֶּן צִפּוֹת

<u>Echecs</u>: Blancs en 2 coups Cd4++ Rc5 puis C2b3# Traduction pour les novices:

1. F3 D4

2. C6 C5

3. D2 B3



# Marseille 21:04 22:16 Lyon 21:15 22:32 Strasbourg 21:16 22:38 \* Verifier l'heure d'entrée de Chabbat dans votre communauté N° 245

Chabbat Pin'has

23 Tamouz 5781 3 Juillet 2021

Entrée\*

19:08

21:39

Sortie

20:31

23:03

Ville

Jérusalem

**Paris** 

### Pour aller plus loin...

1) A quoi fait allusion la lettre « Vav » composant le mot « Chalom » dans l'expression: « bériti Chalom » (25-12) ?

Pour quelles raisons ce"Vav" est-il « kétou'a » (coupé) ?

2) Pour quelle raison est-il écrit

- (26-39)au sujet « Chefoufame » (l'un des fils de Binyamin) « lichefoufame michpa'hat hachoufami », et non « lichefoufame michpa'hat hachefoufami » (en effet, Chefoufame ayant dans son nom, deux fois la lettre « pé », sa famille devrait, elle aussi, avoir dans son nom 2 pé et non un seul)?
- 3) Pour quelles raisons, les seules tribus auxquelles Hachem rajouta (au nom de leurs familles) les deux premières lettres de Son saint nom (youd hé), furent celles de Réouven, Chime'on et Zévouloun?
- **4)** Quel est le nom de la femme de Lévy ? D'où l'apprenons-nous ?
- **5)** Pour quelle raison, le mont Névo sur lequel Moché rendit son âme, porte-t-il le nom de « Har Ha'avarim » (27-18) ?

**Yaacov Guetta** 

Vous appréciez
Shalshelet News?
Pour dédicacer un feuillet
ou pour le recevoir
chaque semaine
par mail,
abonnez-vous:

Shalshelet.news@gmail.com

\_ . \_ . \_ . \_ .

#### Halakha de la Semaine

## A partir de Roch Hodech Av

On s'abstiendra depuis Roch hodech av de faire toutes sortes d'activités qui procurent de la joie [Choul'han Aroukh 551,1]

C'est pourquoi plusieurs décisionnaires rapportent qu'il convient de ne pas se baigner à la piscine ou a la plage (séparée bien entendu) depuis Roch hodech av si ce n'est qu'on le fait pour des raisons de santé [Chout Yishak Yeranene 1,44; Penini halakha 8,6]. Il en est ainsi aussi pour autre activité qui procure une grande satisfaction.

On pourra cependant être plus tolérant concernant les enfants qui n'ont pas encore conscience du deuil.

Aussi on n'achètera pas de nouveaux vêtements/bijoux/meubles ... (ou autre chose qui nous procure de la joie) pendant ces 10 jours [Choul'han Aroukh / Rama 551,7].

On s'abstiendra de les acheter même si on compte les offrir après Ticha Béav. Cependant, dans le cas où il y a des soldes et que les prix augmenteront par la suite, il sera permis de les acheter ['Hazon Ovadia page 167 ; Or Letsion Tome 3 perek 26,2]. De même, celui qui est à l'étranger et que le prix de certains articles est très bas, pourra acheter s'il ne pourra pas le faire après Ticha Béav [Penini Halakha perek 8,18]

De plus, l'habitude s'est répandue de s'abstenir de manger de la viande depuis Roch 'Hodech Av jusqu'au 10 Av inclus [Choul'han Aroukh 551,9 et 558,1]. Toutefois, la coutume ashkénaze est de se montrer indulgent le 10 à partir de Hatsot, ainsi le rapporte le Rama (558,1)

Le minhag séfarade dans son ensemble est de se montrer indulgent concernant le jour même de Roch 'Hodech Av.

[Caf Ha'hayime 551,125 et 551,126; Alé Hadass perek 14,3 page 618]

**David Cohen** 

## Réponses aux questions

1) Selon une opinion parmi nos Sages, le" Vav" de Chalom fait allusion aux « Vav Nissim » (6 miracles) dont Pin'has bénéficia lorsqu'il partit frapper mortellement Zimri et Kozbi se débauchant.

guématria 10. En effet, certains Sages pensent que Pin'has fut gratifié de 10 miracles lorsqu'il vengea le Kavod de Hachem bafoué.

vide entre eux). L'addition de la guématria de ces" 2 Vav" fait 12. Ce nombre le nom de l'épouse d'Amram, Yokhéved fille de Lévy, "achère yalda ota fait référence selon le Targoum Yonathan ben Ouziel, aux 12 miracles dont lélevy " (qu'on pourrait traduire par « qu'avait enfanté Ota à son époux Pin'has profita à travers son acte de Kanaoute. ('Hida)

2) Le nom de famille « Choufami » fait allusion au fait que Binyamin est l'une des rares personnes qui n'a jamais fauté, et qui mourut malgré tout « béétyo chel na'hach hakadmoni » (le serpent ayant entraîné par son "venin", la faute du Ets Hada'at, rendant ainsi inévitable le décret de la Mita sur terre.

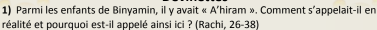
Or, l'expression que la Torah emploie concernant le Na'hach : « Hou 5) Car cette montagne permet de « traverser » (« la'avor » a la même racine « yéchoufékha » : « Il t'écrasera » la tête). (Ba'al Hatourim)

3) Concernant la famille de Réouven, (Ex : ha'hanokhi, hakarmi) et de le sud). (Rabbénou Bé'hayé, 'Houkat 20-28) Chimeon (ex : hanémouéli, hayamini), les 2 premières lettres du nom

# Coin enfants







- 2) Qui étaient les « individus » qui chérissaient particulièrement Erets Israël ? (Rachi, 26-64)
- 3) Comment s'appelaient les 5 filles de Tsélof'had ? (27-1)
- 4) Selon Rabbi Akiva, qui était celui qui avait rassemblé du bois pendant Chabat ? (Rabbi, 27-3)
- 5) Comment Moché désirait-il mourir ? (Rachi, 27-13)

Jeu de mots

Les sandales sont interdites les jours de jeûne (michna Taanit).

#### **Echecs**

Comment les noirs peuvent-ils mat en 4 coups?



#### De la Torah aux Prophètes

Lorsque nous nous sommes quittés la semaine dernière, nous avions expliqué que la Haftara traitait généralement du même sujet que celui de la Paracha hebdomadaire. Or, il se trouve qu'à partir de cette semaine, le hasard fait que cette règle ne sera plus appliquée, et ce, jusqu'à la fin des fêtes de Tichri! Car la Parachat Pinhas tombe cette année après le jeûne du 17 Tamouz, qui marque le début de la période communément appelée « Ben Hamétsarim ». Nos Sages ont jugé qu'il était préférable, au cours de cette période, de lire des passages des Prophètes en rapport avec la destruction du Beth Hamikdach. Nous lirons donc cette semaine les écrits de Yirméya, un de nos plus grands prophètes, qui prédit la chute du premier Temple.

d'Hachem furent rajoutées, afin d'apaiser leur esprit tourmenté par les fautes de leurs ancêtres : Réouven ayant fauté en déplaçant la couche de son père, et Zimri, prince de la tribu de Chimeon, ayant péché en se débauchant avec Kozbi la midianite.

Quant à la tribu de Zévouloun (Ex : hassardi, haéloni), ces 2 lettres leur Ce "Vav" coupé pourrait nous apparaître comme un « Youd » ayant pour furent rajoutées, car ses membres sont souvent exposés (par leurs longs et périlleux voyages en mer) aux dangers (tempêtes ...). Ils ont donc besoin d'une protection divine particulière. ('Hizkouni)

Enfin, ce "Vav" coupé pourrait nous apparaître comme" 2 Vav" (ayant un 4) Son nom est « Ota ». Nous l'apprenons du passouk (26-59) déclarant : Et Lévy »). (Da'at Zékénim des Baalé Tossefot, Pardess Yossef)

Lévy avait 2 femmes : la première du nom de « Adina », et la seconde du nom de « Ota ». (Haketav Véhakabala)

Certains Sages pensent que Lévy n'avait qu'une seule femme : « Adina ». Cependant, son nom fut ensuite changé en « Ota ». (Haketav Véhakabala)

yéchoufékha roch » (Béréchit 3-15), fait écho (à la même consonance et que « ha'avarim ») de passer de l'endroit où est enterré Aharon (" Hor Haar" racine) au nom de famille « Choufami » (avec un seul pé comme le terme situé au sud, point cardinal incarnant la mida de 'Hessed de Aharon), à l'endroit où est enterrée Myriam (« Kadech Barnéa », situé entre le nord et

## La voie de Chemouel 2

Chapitre 14: Chalia'h lidvar avéra « [Entre] les paroles du maître et celles du disciple, lesquelles écoute-on ? » (Kidouchine 42b).

Voici le raisonnement formulé par la Guemara afin d'incriminer celui qui enfreint un interdit de la Torah pour le bénéfice de son prochain. Il ne pourra ainsi prétendre qu'il ne faisait qu'obéir aux instructions de son supérieur dans la mesure où il ne fait aucun doute que ce dernier n'est rien comparé au Maître du monde (d'où la parabole avec les paroles du disciple qui ne valent rien lorsqu'elles entrent en contradictions avec celles du maître). Par conséquent, toute personne qui choisit sciemment d'ignorer les consignes de D.ieu sera considérée comme responsable de ses actes, et ce, malgré le fait qu'elle n'ait pas agi pour son propre compte. On

notera au passage que l'expéditeur, même s'il ne devra rendre de compte dans ce monde, ne pourra pas échapper au jugement divin. Tout ceci explique pourquoi Avchalom n'encourait pas une peine de mort, alors qu'il était à l'origine de l'assassinat de son frère, Amnon. Ayant simplement donné des directives à ses serviteurs, la justice des hommes ne pouvait s'appliquer à lui.

Toutefois, cela ne veut pas dire que tout danger était écarté. Le Rambam (Hilkhot Rotséa'h 2,4) rapporte en effet qu'il est dans le pouvoir du roi d'Israël de châtier les individus de cet acabit, c'est-àdire, qui trempent de façon indirecte dans des affaires de meurtres. En outre, vu que David était directement concerné, ayant perdu son fils aîné, il est possible qu'il ait endossé le statut de Goël Hadam. Cela signifie que la Torah lui donnait le droit de venger le sang d'Amnon s'il souhaitait apaiser la douleur qui l'accablait. Raison pour laquelle

Avchalom quitta immédiatement la Terre sainte après son forfait, redoutant le courroux de son père. Il trouva rapidement asile auprès de son grand-père maternel, le roi de Guéchour. La suite des évènements prouve qu'il avait vu juste. Le Malbim rapporte ainsi que sans l'intervention de Maakha et Tamar, respectivement mère et sœur d'Avchalom, David n'aurait pas hésité une seconde à entrer de nouveau en guerre avec le roi de Guéchour. Et c'est seulement au bout de trois ans, après s'être consolé de la disparition de son fils aîné, qu'il entérina définitivement son projet de vengeance. Il finit même par accepter le retour d'Avchalom en Terre sainte, alors qu'il ne le portait toujours pas dans son cœur. Ce dernier devra attendre encore deux ans avant que son père ne consente à le voir, ce qui ne manquera pas d'attiser la haine d'Avchalom.

Yehiel Allouche

## A la rencontre de nos Sages

#### **Rav Chimchon Raphael Hirsch**

Ray Chimchon Raphaël Hirsch est né en 1808 à Hambourg, en Allemagne. Il alla à l'école publique où il fut fortement influencé par Schiller (poète, écrivain) et Hegel (philosophe), et reçut son éducation juive à la maison. Son père consacrait le meilleur de son temps à l'étude de la Torah, et son grand-père, Mendel Frankfurter, était le fondateur du Talmud Torah d'Hambourg.

Le Rabbinat et le combat anti-Réforme : Rav Hirsch fut l'élève du 'Hakham Its'hak Bernays. L'éducation biblique et talmudique qu'il recut, combinée à l'influence de son professeur, l'entraîna à la vocation rabbinique dans le but de démontrer que le judaïsme traditionnel et la culture occidentale sont compatibles. Afin d'accomplir ce projet, il étudia le Talmud de 1823 à 1829, à Mannheim sous la supervision du Rabbi Yaacov Ettlinger, talmudiste allemand distingué. Il entra ensuite à l'Université de Bonn, où l'un de ses camarades de classe était son futur antagoniste, Abraham Geiger, qui devint plus tard un chef de file du mouvement réformiste.

En 1830, Rav Hirsch fut élu grand-rabbin de la principauté d'Oldenbourg. Il écrivit au cours de cette épriode ses « Dix-Neuf Lettres sur le Judaïsme » publiées sous le pseudonyme de Ben Ouziel (1836, Altona). Cette œuvre fit une profonde impression dans les cercles juifs allemands, offrant pour la première fois une présentation intellectuelle et brillante du judaïsme orthodoxe en allemand classique, en même temps qu'une défense franche, entière et sans compromis de

ses institutions et ordonnances. En effet, Rav Hirsch défendit dans ses nombreux écrits sa conception sur l'intégration d'éléments de la culture moderne dans la structure du judaïsme, une école appelée « Torah 'im Dérekh Erets» (littéralement : « L'investissement dans la Torah, parallèlement à l'investissement dans les affaires du monde»), ceci afin de contrer la montée des réformistes. Sa méthode sauva d'ailleurs de nombreux juifs de l'assimilation, contre laquelle il se battit toute sa vie.

Raviver l'âme de Francfort : Rav Hirsch fut rabbin de plusieurs villes (notamment Aurich, Osnabrück, Nikolsburg). Il ramena beaucoup de gens à D.ieu, construisit des communautés juives exemplaires, et rédigea plusieurs ouvrages sur la Torah et le judaïsme, qui furent acceptés par tout le peuple d'Israël.

Lorsqu'il entendit un jour qu'un groupe d'une centaine de familles juives voulait créer une communauté orthodoxe, il n'hésita pas à abandonner son poste pour aller les aider. Il devint dès lors Rav de Francfort en 1851. À Francfort, la ville du Chla et du Pné Yéhochoua, l'esprit de la Haskala française avait abattu les murailles du ghetto, les Réformés avaient pris le pouvoir. L'enseignement de la Torah était interdit de force par la police locale sous peine d'une forte amende. Au nom des pouvoirs publics, le comité qui représentait la communauté décida que tous ses membres seraient choisis chez les Réformés. Ceux-ci 'Hevra Kadicha délibérément les synagogues qui avaient conservé un style traditionnel. Les orthodoxes de la ville furent obligés d'utiliser les mikvé des banlieues de la ville, car ceux qui se trouvaient alors au centre avaient été bouchés. Rav Hirsch investit alors toutes ses forces

pour rétablir la prière, l'étude de la Torah et la cacherout. Si les opposants laissèrent passer en silence la construction d'une synagogue orthodoxe, quand le Rav décida de fonder une école avant même que la synagogue soit achevée, la tempête éclata. Les Réformés craignaient que l'ancien judaïsme «démodé» ressuscite. Mais Rav Hirsch n'avait nullement l'intention de céder sur l'éducation, où il voyait l'essentiel de sa mission. Il dirigea personnellement l'école qu'il avait fondée et ce pendant 24 ans. Les membres de sa communauté étaient de plus en plus nombreux d'année en année. Les juifs des villages environnants étaient devenus la majorité. Au bout de 25 ans, la communauté comptait 325 foyers. La ville de Francfort connut un essor spirituel spectaculaire (création de boucheries, mikvé, ...). L'exemple de Francfort commença à se répandre dans les communautés proches et plus lointaines. Ce sera d'ailleurs depuis cette ville qu'il rejoindra le

monde céleste en 1888 (et où il sera enterré). Ses principaux écrits : Ses « Dix-neuf lettres sur le judaïsme » devinrent le manifeste du judaïsme. Son autre travail majeur, « Essais sur les devoirs d'Israël en exil », traite de la symbolique et des différentes significations possibles de nombreuses prescriptions et passages de la Torah. Il poursuivit ce travail dans ses commentaires avec notamment un commentaire sur la Torah en 5 volumes (1867-1878) qui souligne la pertinence de la Torah dans l'ère moderne, un commentaire sur le livre des Psaumes (rédigé en 1882) et un commentaire sur le siddour (publié à titre

posthume). Les écrits de Rav Hirsch furent rassemblés

et publiés entre 1902 et 1912 sous le titre Nahalat Zvi.

**David Lasry** 

# « ...de Ozni... » (Bamidbar 26,16)

#### immuables « ...Etsbon... » (Béréchit 46,16)

Selon un avis, la famille d'Ozni ne fait qu'une avec celle d'Etsbon. Le Chla tire de l'association de ces deux noms une leçon de morale : Ozni a la même étymologie qu'oreille (Ozen) et Etsbon que doigt (Etsba), pour nous remettre à l'esprit l'enseignement de nos Sages (Ketoubot 5a) selon lequel D.ieu a doté l'homme de doigts en fuseau afin qu'il les utilise pour se boucher les oreilles dès qu'il entend une parole malveillante ou déplacée.

**Valeurs** 

#### Lo ilbach

Un homme devra éviter de passer du gel dans les cheveux ainsi que toutes sortes de crèmes ayant pour but de l'embellir, de faire briller sa chevelure.

Le Choul'han Aroukh interdit à un homme de se regarder attentivement dans un miroir, comme le font les femmes pour s'embellir. Néanmoins, certains décisionnaires contemporains tendent à le permettre du fait que cette pratique s'est largement répandue dans le public masculin. Les érudits éviteront cela dans tous les cas à moins de se regarder rapidement dans un miroir juste pour soigner sa tenue et son apparence.

Aussi, un homme ne doit pas subir d'intervention de chirurgie esthétique pour remédier à une imperfection sauf s'il est possible de la considérer comme une malformation aux yeux de tous et qui lui occasionne un complexe important. Par exemple, si un homme a un nez différent de tous ou de grandes oreilles qui le complexent, il pourra faire une chirurgie esthétique. Bien entendu, il faudra se référer à une autorité rabbinique importante qui jugera au cas par cas. Néanmoins, un homme ne pourra aucunement faire une opération de chirurgie esthétique pour s'embellir. Même une femme ne devrait pas recourir à la chirurgie esthétique pour mettre en valeur certaines parties de son corps. En cas de défaut physique, cette femme posera la question à une autorité rabbinique importante.

Mikhael Attal

# Le jeu d'échecs est-il un jeu pour les Juifs?

On raconte qu'une fois, pendant la nuit de noël, on apprit à un des grands d'Israël à jouer aux échecs. Après lui avoir appris les règles du jeu, on lui dit qu'il y a une règle générale : dès lors qu'on a bougé un pion, on ne peut pas revenir en arrière, c'est impossible de «regretter» son choix.

Le Rav dit alors : « Si c'est ainsi, je ne suis pas prêt à jouer aux échecs, car ce n'est pas un jeu pour les Juifs... Parce qu'un Juif, lorsqu'il fait quelque chose de pas bien, il peut regretter et faire Techouva. »

**Yoav Gueitz** 

#### La Question

Dans la paracha de la semaine Hachem fait bien et la pratique des mitsvot. A contrario l'éloge de Pinhas pour son action de bravoure Pinhas ne commis pas la même erreur. En visant à défendre l'honneur divin. Le verset effet, lorsqu'il vit le culot ainsi que l'effronterie nous dit : "Pinhas ... a détourné ma colère de dont fit preuve Zimri en allant défier Moché, sur les enfants d'Israël en jalousant ma jalousie avec la complicité passive de sa tribu dont il au milieux d'eux .." Que vient nous signifier la été le chef, Pinhas s'en inspira et osa avoir précision du verset « au milieu d'eux »?

en s'inspirant de l'abnégation et du zèle que ce gloire divine.

dernier pouvait mettre pour ses mauvaises actions, afin de réussir à les transposer pour le "l'arrogance" de mettre à mort un prince Le Hatam Sofer répond : au moment de sa d'Israël au nez de sa tribut. Ainsi Hachem rencontre avec Essav, Yaakov dit : j'ai habité témoigne : Pinhas réussit à venger Ma avec Lavane et je n'ai pas appris de ses actions. vengeance du fait qu'il se trouvait "au milieu Les commentateurs expliquent que Yaakov d'eux" et pu ainsi s'inspirer d'un mauvais culpabilisait de ne pas avoir appris de Lavane comportement afin de le retranscrire pour la

G. N.



## Enigmes



Enigme 1: Pour quelle Mitsva demande-t-on à celui qui va l'accomplir s'il veut faire la Mitsva? Enigme 2 : Les montres de Pierre et Daniel ne sont pas convenablement réglées. Celle de Pierre indique 19h mais elle avance de 10 minutes par heure, celle de Daniel indique 17h mais retarde de 10 minutes par heure. Quelle heure est-il sachant que ces montres ont été mises à l'heure au même instant?

Enigme 3 : Quel homme et quelle famille apparaissant dans notre paracha « ne dorment iamais »?













# La Force d'une parabole

Réfoua chéléma pour Rav Haim Nissim ben Rahel

Un chef de tribu se permet de défier Moché rabénou Pourim, alors qu'ils sont attablés autour du fameux repas étaient importants pour toi, ils pouvaient alors et s'affiche ouvertement avec une non-juive. Face à festin, un client se présente pour acheter une grande servir de salaire, mais depuis ce jour de Pourim, j'ai cette situation, Pinhas n'hésite pas à faire acte de quantité de marchandises. Notre commerçant qui ne compris qu'à tes yeux mon intérêt avait plus de valeur bravoure et exécute cet homme comme l'exige la souhaite pas interrompre sa fête, invite l'acheteur à que les repas que tu recevais. Ces repas ne suffisent Halakha. Hachem lui promet alors une récompense revenir un autre jour. Mais le jeune employé qui craint donc plus à te rémunérer, je te dois un salaire plus éternelle à travers l'obtention de la Kéhouna pour lui que le client aille acheter ailleurs prend l'initiative de conséquent." et ses descendants. 98 grands prêtres descendront prendre les clefs et d'aller lui ouvrir la boutique. Bien Ainsi, Pinhas sait qu'en s'attaquant à Zimri il s'expose

récompense par une parabole.

meilleurs mets qu'il amène à sa table. Arrive le jour de patron lui explique alors : " Je pensais jusque là que les

que ce contretemps lui ait fait rater l'essentiel du repas aux représailles de la tribu de Chimon, malgré tout il Le Maguid de Douvna explique l'ampleur de cette de Pourim, il a néanmoins réalisé une belle affaire pour n'hésite pas à risquer sa vie pour l'honneur d'Hachem. le compte de son patron. Quelques jours plus tard, le Hachem nous offre chaque jour le droit de vivre, ce Un jeune homme est engagé auprès d'un riche commerçant appelle son fidèle employé pour lui payer qui est en soi un salaire immense. Mais, en voyant commerçant pour travailler à différentes tâches. Son son salaire pour tous ses jours de travail. Le jeune est Pinhas placer Son honneur au-delà de sa propre vie, salaire est d'être nourri chaque jour à la table de son étonné sachant qu'il a déjà été payé à travers ses lui offrir la vie n'est plus suffisant pour le employeur, ce qui lui convient parfaitement. C'est un repas. Et même si on est content de lui au sujet de sa récompenser, Hachem lui promet ainsi un nouveau employé fidèle qui accomplit parfaitement son rôle. belle vente de Pourim, c'est sur cela qu'il devrait être salaire pour TOUT son travail. Son patron est satisfait de lui et partage avec lui les récompensé, pas sur l'ensemble de son travail ! Son

Jérémy Uzan



## La Question de Rav Zilberstein

Léïlouy Nichmat Roger Raphaël ben Yossef Samama

Dovi est propriétaire d'un parking dans le centre de Jérusalem. Chaque jour, il se lève tôt pour aller prier et ensuite étudier. Puis, à 8h00 il se rend à son parking. Il s'installe dans sa petite cabane à l'entrée et y reste toute la journée en faisant payer la location des places. Enfin, à 21h00, fatigué de sa dure journée, il rentre chez lui se reposer et retrouver sa famille. Assaf qui habite en face de son parking, regarde chaque jour son manège jusqu'au jour où il lui vient une idée aussi géniale que maléfique. Dès le lendemain, alors que Dovi vient de quitter son poste en laissant son parking ouvert, Assaf prend sa place dans le cabanon et à chaque personne venant garer sa voiture pour profiter des restaurants aux alentours, Assaf lui fait payer l'entrée, au tarif nuit de surcroît. Mais voilà qu'un jour Dovi a le mariage d'un ami près de son parking et est content de savoir qu'il pourra trouver une belle place sans difficulté. Il pénètre donc dans son parking sans tenir compte de la personne assise à l'entrée et se dirige vers une place libre. Mais avant qu'il n'ait pu se garer, il entend des cris derrière lui. Il ouvre alors sa fenêtre et Assaf qui ne l'a pas reconnu lui hurle dessus en lui demandant pour qui il se prend pour entrer ainsi sans payer. Dovi comprend rapidement la situation et explique à Assaf qu'il est le propriétaire de ce parking et que ce qu'il fait est d'une grande effronterie. Il lui demande même de lui restituer tout l'argent qu'il a gagné grâce à son bien. Assaf qui ne se laisse pas démonter et lui rétorque qu'il n'habite pas à Sdom où il était interdit de profiter du bien d'un homme même si cela ne lui coûtait rien. Il lui argue donc que puisque de toute manière Dovi ne profite pas du potentiel de son business en soirée, il ne voit pas pourquoi il ne le pourrait pas, lui, en faire son gagne-pain. Qui a

raison? Le Choul'han Aroukh (H"M 363,6) nous enseigne que si Réouven profite du terrain de Chimon sans son consentement, il ne devra le payer que s'il s'agit d'un terrain habituellement en location (et pas seulement apte à être loué). Si ce n'est pas le cas, Chimon ne pourra demander un payement à Réouven conformément à la règle « celui-ci profite et celui-là ne perd rien ». Le Rama rajoute qu'il ne faut pas seulement que le terrain soit habituellement loué, mais il faut aussi qu'il soit habituellement loué à ce moment. C'est-à-dire qu'on va d'après l'horaire où il l'utilise. D'après cela, il est clair que Assaf ne doit donc rien à Dovi. Le Choul'han Aroukh (H"M 363,9) nous enseigne encore que si Réouven loue une maison à Chimon mais qu'en vérité celle-ci appartient à Lévi. Chimon ne doit rien à Réouven mais aussi à Lévi car elle n'était pas destinée à être louée. Et cela même si Chimon était prêt à payer pour ce service. Le Choul'han Aroukh ajoute que même s'il a déjà payé, il pourra récupérer son argent auprès de Réouven. D'après cela, l'argent n'appartient pas plus à Assaf et il doit le restituer à « ses clients ». Cependant, puisqu'il ne les connaît pas, il devra utiliser l'argent pour le profit du public comme l'écrit le Choul'han Aroukh (H"M 366,2). Et le Rav Zilberstein rajoute que même si Assaf a quand même rendu service à ses clients en leur gardant leur voiture par sa présence et qu'on pourrait donc imaginer qu'il ne soit pas obligé d'utiliser toute la somme gagnée pour le bien du public, cependant il se doit de faire une Techouva complète et utiliser la totalité de la somme pour une bonne cause. En conclusion, Assaf donnera tout l'argent perçu pour une cause louable à la communauté.

**Haim Bellity** 

# Comprendre Rachi

« Au huitième jour, Atseret sera pour vous... » (29,35)

Rachi écrit : « ...Tout au long des jours de Souccot, ils ont approché des Korbanot afin que Je prenne plaisir de votre seule présence" (Soucca 55) »

« Vous approcherez...un taureau, un bélier... » (29.36)

Rachi écrit : « Ces uniques taureau et bélier correspondent à Israël qui est un peuple unique. C'est là une expression d'amour comme des enfants prenant congés de leur parabole car au contraire le fait qu'on approche père, lequel leur dit : "Votre départ m'est difficile, restez encore un jour", comme la marque d'affection et d'amour. Cela montre parabole dans la Guemara (Soucca 55) (...le dernier jour, le roi dit à son bien-aimé : "Offre- grand nombre, la foule, la quantité est le moi encore s'il-te-plaît un petit repas afin que contraire de l'intimité alors que le "petit", la je prenne plaisir de ta seule présence)" »

On pourrait se demander : À première vue, on deux fois la même parabole !?

On pourrait proposer la réponse suivante :

deux fois mais Rachi n'appuie pas sur le même enseignements et peut être vue de différents J'en tire tout le plaisir. deux questions différentes.

Rachi a une première question : Pourquoi le Hachem dit : Votre séparation M'est difficile. Et dernier jour de Souccot s'appelle-t-il "Atseret" (arrêter, rester)?

Rachi ramène donc la parabole en mettant l'accent sur le fait que durant les sept jours de Souccot, les taureaux ont été approchés pour les nations du monde alors que les bné Israël n'en ont pas amenés pour eux-mêmes. En effet, comme Rachi l'explique plus haut, la somme du nombre des taureaux approchés durant Souccot est de 70, correspondant au nombre des nations du monde. Le premier jour de Souccot, on approchait 13 taureaux puis on allait en diminuant un par jour en référence aux nations du monde qui vont aller en diminuant. Mais à l'époque du Beth Hamikdach, les nations du monde étaient protégées des souffrances par ces 70 taureaux qu'on approchait pour eux, c'est ce que la Guemara (Soucca 55) dit : « Rabbi Yo'hanan dit: Pauvres nations, ce qu'ils resterons toujours ensemble. ont perdu! Et ils ne savent même pas ce qu'ils ont perdu. Tant qu'il y avait le Beth Hamikdach, le Mizbéa'h (autel) faisait pardonner leurs fautes mais maintenant, qui va faire pardonner

leurs fautes?» Ainsi, durant Souccot, les bné Israël ont je lui approcherai Mon âme Unique. » travaillé au Beth Hamikdach pour le bien des nations du monde et à présent, Souccot prend

fin et les bné Israël s'apprêtent à partir. Alors, Hachem dit: "Atseret"! Arrêtez-vous ! Restez ! Ne partez pas ! Vous

avez travaillé pour les autres, restez un jour de

plus pour vous-mêmes afin d'approcher des korbanot pour vous. correspondant aux 70 nations. Au moment où Cette façon d'étudier la parabole nous permet ils s'apprêtent à repartir, Hachem leur dit : de comprendre pourquoi la Torah a appelé le "Offrez-Moi encore s'il-vous-plaît un petit repas huitième jour de Souccot "Atseret" ("Arrêter",

"Rester").

Rachi a ensuite une deuxième question :

Pourquoi n'approchait-on pour les bné Israël qu'un seul taureau alors que pour les nations du monde on en approchait 70 ? Rachi ramène la même parabole mais en

mettant l'accent sur le côté affectif de la un seul taureau pour les bné Israël est une l'intimité qu'Hachem a avec les bné Israël car le petite Séouda, un seul taureau, c'est l'intimité. Hachem dit aux bné Israël : Nous sommes a l'impression que Rachi se répète et ramène tellement proches, tellement intimes que Je n'ai pas besoin de 70 taureaux pour être proche de vous mais un seul suffira. Rachi écrit Il est vrai que Rachi ramène cette parabole dans la Guemara (Soucca 55) : De leurs 70 taureaux, Je n'ai aucune satisfaction, mais c'est point. Cette parabole contient plusieurs de votre seul taureau à vous les bné Israël que

angles. Ainsi, cette parabole peut répondre à On pourrait conclure par la réflexion suivante :

Rachi nous dit que le dernier jour de Souccot, nous, notre réaction, notre réponse, c'est de danser !? Cela aurait dû être au contraire un jour assez triste !? Comment peut-on chanter et danser le jour où on se sépare d'Hachem?

On pourrait proposer l'explication suivante :

Hachem dit : Votre séparation M'est difficile. Nous répondons à Hachem qu'on ne veut pas se séparer et on Lui fait une place dans notre cœur pour que l'on soit toujours ensemble. Mais Hachem dit qu'Il ne peut résider que dans un cœur rempli de joie, de Torah et de mitsvot : "La Chekhina réside seulement dans la joie de Mitsva" (Brakhot). Alors, les bné Israël répondent : Nous allons faire les hakafot pour briser les murailles qui entourent nos cœurs et danser ensuite avec la Torah pour faire pénétrer dans nos cœurs la joie de la Torah et

« Dans mon cœur, un Michkan je construirai pour la gloire de Son honneur et dans ce Michkan j'y placerai un Mizbéa'h pour faire resplendir Son honneur. Pour le Ner tamid je prendrai le feu de la Akéda et pour le korban

Toi Hachem, Tu pourras y résider. Ainsi, nous

Mordekhaï Zerbib