



# La Parole du Rav Brand

« Un agneau, un agneau, que mon Père avait acheté que J'ai fait à l'Égypte, et comment Je vous ai portés sur pour deux zouz. Et le chat arrive et mange l'agneau, que mon Père avait acheté pour deux zouz, un agneau, un agneau. Et le chien arrive et mord le chat, qui a mangé l'agneau, que mon Père avait acheté pour deux zouz, un agneau un agneau... Et l'eau arrive et éteint le feu, qui a brûlé le bâton, qui a frappé le chien, qui a mordu le chat qui a mangé l'agneau, que mon Père avait acheté pour deux zouz, un agneau, un agneau ...». Quelle leçon le poète cherche-t-il à enseigner à la fin du seder, et pourquoi à chaque strophe répète-il la chaine des évènements ? En fait, Rabban Gamliel dit : «Celui qui n'explique pas ces trois choses n'a pas accompli son devoir... Nous mangeons cette matsa parce que la pâte de nos pères n'eut pas le temps de lever avant que le Roi des rois, Hakadoch Baroukh Hou, Se révèle à eux et les libère comme il est dit : « Ils firent cuire les matsot de la pâte qu'ils avaient emmenée d'Egypte car elle n'avait pas levé, car ils avaient été chassés d'Egypte et n'avaient pas pu attendre... ». Pourquoi Rabban Gamliel mentionne-t-il l'apparition de Hakadoch Baroukh Hou, sujet qui n'est pas précisé dans ce verset, qui ne justifie leur hâte de partir que par le fait que les Egyptiens les avaient chassés ? Ne serait-il alors pas plus juste de dire simplement : « Nous mangeons cette matza parce que la pâte de nos pères n'eut pas le temps de lever avant que les Egyptiens ne viennent chasser nos pères d'Egypte... ? Mais, Rabban Gamliel enseigne qu'il faut à tout prix mentionner l'apparition de Hakadoch Baroukh Hou. C'est Lui qui a provoqué cette hâte, comme en ressort du verset précédant : « Les enfants d'Israël partirent de Ramsès pour Soukot au nombre d'environ six cent mille hommes à pied... », (Chémot, 12, 37). « Comment les juifs éparpillés à travers tout le pays d'Egypte purent-ils se retrouver tous à Ramsès, puis voyager ensemble à Soukot, une distance de 120 miles ? D-ieu S'est dévoilé devant eux et les fit voyager miraculeusement : « Vous avez vu ce

des ailes d'aigle et amenés vers Moi (Chémot, 19, 4) », (Mekhilta ; Rachi). Pour hâter leur sortie du pays, Hakadoch Baroukh Hou leur apparut, car à midi pile, tous les Hébreux devaient avoir quitté l'Egypte. Pourquoi ? Le verset qui suit l'explique : « Le séjour des enfants d'Israël en Égypte fut de quatre cent trente ans. Et au bout de quatre cent trente ans, pile ce jour même, toutes les armées de Eter-nel sortirent du pays d'Égypte », (Chémot, 12, 41-42). « La promesse divine de la sortie d'Egypte était faite à Avraham durant le Brit ben Habétarim, le 15 Nissan à midi. 29 ans plus tard, le 15 Nissan à midi, les anges promirent à Avraham que Sara tiendrait un fils l'année prochaine à cette heure-ci (Béréchit, 18, 10). Itshak est né le 15 Nissan (Seder Olam) à midi (Sifri, Dévarim, 32, 47, rapporté par Rachi Dévarim, 32, 48). 400 ans après, D-ieu accomplit Sa promesse et II fit sortir les Hébreux de Ramses à Soukkot », (Mekhilta ; Rachi). Les Hébreux voulurent attendre que leur pâte fermente, alors D-ieu organisa qu'apeurés par la mort des aînés, les Egyptiens les chassent : « Les Egyptiens pressaient le peuple, et avaient hâte de le renvoyer du pays, car ils disaient : Nous périrons tous », (Chémot, 12, 33). Rabban Gamliel dit qu'il ne suffit pas de justifier la nonfermentation de leur pâte du fait qu'ils étaient hâtés de partir par les Egyptiens, mais que cet empressement des Egyptiens lui-même était organisé par D-ieu, qui Lui Se dévoila, afin d'accomplir avec minutie Sa promesse vieille de 430 ans, de libérer les Hébreux à midi pile! Le poète répète à chaque fois la chaîne des évènements le feu qui brule le bâton, qui a frappé le chien, qui a mordu le chat, qui a ..., en rapport avec la chaîne des peuples qui se punissent l'un l'autre. Ceci pour faire comprendre que tout est organisé par le Père, du fait que Son agneau, Son peuple qu'Il avait acheté pour Lui, fut malmené.

**Rav Yehiel Brand** 

## La Paracha en Résumé

- Le premier jour de travail au Michkan a lieu et Aharon et ses enfants appliquent le service comme Hachem l'avait demandé. Aharon bénit le peuple.
- Episode malheureux de Nadav et Avihou. Ils meurent devant D-ieu. Moché exige le deuil général (Rachi).
- Moché reproche à Aharon d'avoir brûlé le Korban de Roch aliments et ustensiles.

'Hodech. Aharon lui répond : "Etant 'onen' (en attente d'enterrer ses enfants), si j'avais mangé le Korban, cela aurait-il plu à Hachem?" Moché avoue son erreur.

• La Torah cite les lois de "Cacherout" des animaux. La Torah traite aussi du sujet de l'impureté des animaux,

### Réponses n°230 Tsav

- 1) La Sefirat Haomer (en Houts Laarets, en Erets 6 fois)
- 2) Le 1er soir du Seder et Ticha Béav tombent toujours le même jour de la semaine.
- 3) Haman a été pendu le 2ème jour de Pessah
- 4) Téra'h, Avraham, Itshak, Yaakov, Yéhouda
- 5) Le sang des deux est permis à la consommation (comme nous l'enseigne Rachi à partir des termes «la'of vélabéhéma » (7-26) : « Du volatile et de l'animal » - à l'exclusion du sang des poissons et des sauterelles cachers ('Houlin 103b)).

Rebus Tsav: V / Haie / Rime / & / Tas / Dé / Chaîne Rebus Pessah 1: Mât / Niche / Tas / Na (= Bandana - Bande) Rebus Pessah 2: Beer / Catama (= Catamaran - Rang) / Zone

**Echecs: B4A6 H6A6 B7C8** 



# Chabbat Chémini

בס"ד

10 Avril 2021 28 Nissan 5781

| Ville      | Entrée* | Sortie |
|------------|---------|--------|
| Jérusalem  | 18:23   | 19:42  |
| Paris      | 20:15   | 21:25  |
| Marseille  | 19:56   | 21:00  |
| Lyon       | 20:01   | 21:07  |
| Strasbourg | 19:53   | 21:02  |

\* Verifier l'heure d'entrée de Chabbat dans votre communauté

N° 232

### Pour aller plus loin...

- 1) Par les mérites de qui, Hachem pardonna à Aharon sa participation à la faute du veau d'or (9-2)?
- 2) D'après une opinion de nos Sages, pour quelle raison Nadav et Avihou moururent (brulés de l'intérieur par un feu céleste) (10-2)?
- 3) Quel enseignement d'ordre halakhique apprenons-nous des 1ers mots du passouk (9-22) déclarant : « Vayissa Aharon ète yadav » (nous lisons « yadav » alors qu'il est écrit « yado »)?
- 4) Quelle allusion porteuse d'un message fondamental se cache à travers l'expression «Zot ha'haya acher tokhélou » (11-2)?
- 5) Pour quelle raison la Torah ne donne-t-elle pas de noms de poissons cacher (11-9)?
- 6) La Torah écrit (11-10) : «Chékets hème lakhem» (Ils vous sont en exécration), puis rénète (11-11)cette expression, mais cette fois-ci au futur en y ajoutant la lettre "Vav" ("Véchékets yiyou lakhem"). Comment saisir cette répétition et cette différence dans cette expression?
- 7) Pour quelle raison la Torah n'interdit-elle pas aussi le mâle de l'autruche (le ben haya'ana) à la consommation ? (En effet, on constate que la Torah ne parle que de la femelle de l'autruche: 11-16).

**Yaacov Guetta** 

Pour recevoir **Shalshelet News** par mail ou par courrier : Shalshelet.news@gmail.com

Ce feuillet est offert Leilouy Nichmat Claudine Khamsa Mikhal et Charly Chalom Ganem

## Halakha de la Semaine

### A partir de quand peut-on commencer à compter le Omer?

- 1) Il existe différentes opinions dans les Richonim:
- Selon certains (Roch), on peut commencer à compter dès le coucher du soleil (Le Ba'h rapporte que telle était la coutume de son temps).
- Selon d'autres (Rambam ; Ran ), il faut attendre la nuit.
- Toutefois, certains (Rachba) rapportent qu'il s'agit juste d'une bonne mesure de piété d'attendre la nuit.

En pratique, le Choul'han Aroukh (589,2) rapporte l'opinion du Rachba à savoir qu'il est bon de se montrer rigoureux en attendant la nuit, et telle est la coutume (Beth Yossef 589,2).

- 2) Il est à noter tout de même qu'il est bon, a priori, de réciter immédiatement la berakha du Omer dès que la Mitsva se présente (idéalement à la sortie des étoiles), afin d'accomplir la Mitsva de «Temimot" [Choul'han Aroukh 489,1 / Or Létsion Tome 3 perek 16,1; 'Hazon Ovadia Yom tov page 232; Voir aussi Caf Ha'hayime 489,12].
- 3) Il faut savoir également qu'il est interdit de prendre un repas (plus de 54 g de mézonot ) ou de travailler une demi-heure avant que le moment de la Mitsva se présente, [Rama 489,4].

Cet interdit est en vigueur une demi-heure avant la sortie des étoiles [Michna Beroura 489,23; Voir toutefois le Caf Hahayime 489,64 ainsi que le 'Hazon Ovadia page 246].

On pourra toutefois se montrer indulgent dans le cas où l'on a désigné un « chômer » qui nous rappellerait de compter le Omer au moment venu [Voir Michna beroura 235,18]. On pourra utiliser un réveil comme « chomer ».

Le Chabbat, il suffira de mettre le sidour à table à la page du omer avant d'entamer le repas (si l'on mange dans la demi-heure problématique).

**David Cohen** 

# La Question

rapportés les apportés lors de l'inauguration du Cette vision prophétique pouvait donc Michkan.

chevreau et un veau.

frères égorgèrent ensuite un chevreau pour y tremper sa tunique) et le veau fait faute. Et de ce fait, la circonstance référence à la faute du veau d'or.

Quel lien existe-t-il entre ces deux fautes ne tenait plus debout. pour que leurs expiations doivent se produire simultanément ?

de la sentence à appliquer à ce dernier dans son entièreté la faute de la vente de en se basant sur une vision prophétique, Yossef.

où ils virent que descendrait de Yossef Dans la Paracha de la semaine nous sont Yérovam ben Nevat qui établirait des premiers sacrifices veaux d'or et ferait fauter Israël.

constituer une circonstance atténuante

Deux de ces sacrifices étaient un dans leur erreur de jugement. Toutefois, une fois que le peuple d'Israël Le Torat Cohanim explique, que le fauta lui-même de la faute du veau d'or, chevreau était une expiation pour la il n'y avait plus lieu d'estimer que Yossef vente de Yossef par ses frères (où les méritait d'être châtié afin d'éviter que par lui ne soit provoquée cette même

Pour cette raison, au moment où il fallut apporter un sacrifice expiatoire pour Le Hagaot Maharid explique que selon le pardonner la faute du veau d'or, il fallut Midrach, les frères de Yossef décidèrent par la même occasion, faire pardonner

atténuante accordée aux frères de Yossef





#### **Devinettes**

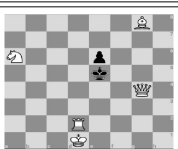
- 1) Pourquoi, au début de la paracha, Hachem a-t-Il demandé à Aaron d'apporter un veau ? (Rachi, 9-2) 2) Quelles sont les deux raisons citées par Rachi pour lesquelles les deux fils
- sont niftarim ? (Rachi, 10-2) 3) Quelle récompense Aaron a reçu sur son silence après la perte de ses deux
- enfants? (Rachi, 10-3) 4) Qui était le frère de Ouziel ? (Rachi, 10-4)
- 5) D'où apprenons-nous gu'un endeuillé n'a pas le droit de se couper les cheveux ? (Rachi, 10-6)

Jeu de mots

A Pessa'h, celui qui veut s'accouder tout le long du seder, a sûrement sur qui s'appuyer.

## **Echecs**

**Comment les blancs** peuvent-ils faire mat en 2 coups?



### Valeurs immuables

« Un feu sortit de devant sévère (Rachi, Zéva'him 115b).

שבת

Hachem et les (Nadav et Avihou) Dans la plupart des sociétés, les שלו-ם

dévora, et ils moururent devant hommes respectés et puissants Hachem. [...] Je serai glorifié s'autorisent devant tout le peuple. » (Vayikra comportement moins strict que

les gens « ordinaires ». Dans le Lorsque D.ieu applique la stricte Judaïsme, D.ieu exige justice même aux Justes, on Le contraire un comportement plus craint et on Le vénère, car on rigoureux de la part des dit: si tel est le sort réservé aux personnalités importantes et Justes, à plus forte raison le sort juge leurs écarts avec une réservé aux impies doit-il être sévérité accrue.



## **Enigmes**



souvent

Enigme 1: Quel est le lien entre notre Paracha et Sim'ha Torah?

Enigme 2 : Nelly veut faire sécher 3kg de fruits frais. La quantité d'eau contenue dans les fruits représente 99% de la masse totale. Après quelque temps d'évaporation, la quantité d'eau dans les fruits ne représente plus que 98% de la nouvelle masse. Combien les fruits pèsent-ils alors?

Enigme 3: A partir de quel volatile mentionné dans notre paracha est-il possible de « boire »?

### La voie de Chemouel 2

# Chapitre 11 : l'écuyer de Goliath

Si le roi David est connu de nos jours pour avoir été un redoutable guerrier, ce ne fut pourtant pas le cas dans sa prime jeunesse. En effet, berger de métier jusqu'à ses vingt-huit ans, David était loin d'être rompu au maniement des armes. Ses prouesses face aux lions et aux ours qui menaçaient son troupeau, il ne les devait qu'à sa seule force physique. Celle-ci ne lui fut néanmoins d'aucune utilité le jour où il dût trancher la tête de Goliath. Il fut alors contraint de solliciter les services de l'écuyer du géant, un certain descendant de Het prénommé Ouriya. Ce dernier,

impressionné par la foi et l'exploit de son ennemi,

finit par accepter mais à une seule condition :

Ouriya voulait faire partie du peuple élu et

reçu l'assurance de David qu'il pourrait se convertir, il lui montra comment sortir le glaive de son fourreau et à quel endroit il devait placer son coup. Cela eut l'effet escompté de semer la terreur et l'effroi au sein des armées philistines qui ne tardèrent guère à prendre la poudre d'escampette. Le Midrach rapporte cependant que cet épisode déplut quelque peu au Maître du monde. Il faut dire aussi qu'Il chérit tellement Ses enfants qu'Il ne pouvait voir d'un bon œil ce « troc ». En

octroyant à Ouriya celle qui était prédestinée au

futur roi d'Israël, à savoir, Bat Chéva. Cet éclairage,

dernière, nous permet à présent de comprendre la

difficulté de l'épreuve de David. Celui-ci devait non

seulement affronter un mauvais penchant d'une

épouser à ce titre une fille d'Israël. Et après avoir autre envergure (suite à sa propre demande d'être testé comme nos patriarches) mais surtout, il devait résister à celle qui avait été créée spécialement à son intention.

Un autre Midrach corrobore cette hypothèse : selon ses dires, l'ange de la mort prit la forme d'un oiseau et se mit à voleter autour de David. Le souverain prit alors son arc mais pour la première fois depuis qu'il avait appris à s'en servir, il rata sa cible de façon inexpliquée. Cela ne mangua pas d'éveiller les soupçons de David. Il tirera malgré conséguence de quoi, D.ieu châtia David en tout, une seconde flèche qui s'abattra cette fois sur le tissu qui dissimulait Bat Chéva prenant alors son bain rituel. Il apparaît donc clairement que leur combiné à ce que nous avons vu la semaine rencontre était loin d'être fortuite. Reste

maintenant à comprendre pourquoi leur union

n'était pas répréhensible.

Yehiel Allouche

## A la rencontre de notre histoire

#### Rabbi Chmouël Strachon: Le Rachach

géant spirituel.

Son père était Rabbi Yossef qui était le Rav de sa aient demandé.

gendre, continuait à étudier la Torah. À Vilna, il trouve la réponse à toutes les difficultés. Ses notes rencontra Rabbi Avraham Dantzig, auteur du sont remarquables par la grande érudition dont «'Hayé Adam», et devint son disciple. Même après elles font foi, la délicatesse du raisonnement, la Né en 1794 à Zaskevits, Rabbi Chmouël Strachon la mort de son riche beau-père, Rabbi Chmouël merveilleuse logique et l'intelligence droite et n'était ni Rav ni Av Beth Din, ni Roch Yéchiva, ni continua à étudier la Torah assidûment sans aiguë qui les traversent. Rabbi Chmouël a même responsable d'une communauté, mais problèmes de subsistance et à écrire ses notes et également écrit des notes sur les michnayot, le «uniquement» un habitant de Vilna dont le nom est ses remarques, pendant que sa femme s'occupait Midrach Raba et d'autres œuvres. connu dans le monde entier comme celui d'un des affaires avec succès. Il refusa d'assumer un Par ailleurs, Rabbi Chmouël a suivi les traces du

dans le village de Strassin. Au bout de quelques sur toutes les pages de tous les traités du Talmud, grandes connaissances en grammaire hébraïque. Il années, on commença à l'appeler comme son La Torah du « Rachach » devint une base et une s'y connaissait aussi en calcul, en géographie et en beau-père, et le nom lui resta. Chez son beau-père, aide pour tous ceux qui étudient la Guemara avec histoire, et parlait l'allemand et le polonais. En plus qui était riche, il étudia la Torah dans la sérénité. concentration, depuis le jeune garçon jusqu'au plus de toutes ses belles qualités, Rabbi Chmouël Au moment des guerres de Napoléon, le village fut grand érudit. Si l'on sent quelque chose d'obscur Strachon se faisait remarquer par son humilité et détruit, et son beau-père Rabbi David partit avec sa dans la façon de s'exprimer de la Guemara, Rachi et son extrême modestie. famille dans la grande ville de Vilna, où il lui acheta Tossafot, et que le Maharcha, le Maharam et le Le « Rachach » quitta ce monde en 1872, à l'âge de

une maison, établit un Beth Hamidrach et se mit à Maharchal ne font aucune observation sur ce point, 78 ans.

faire des affaires, tandis que Rabbi Chmouël, son il faut s'aider du Rachach, et dans l'ensemble on y

poste de Ray, bien que beaucoup de villes le lui Gaon de Vilna, qui disait que toutes les sciences ainsi que l'observation de la nature aident à ville natale. À l'âge de 13 ans, le jeune Chmouël Rabbi Chmouël est surtout connu pour son œuvre comprendre la sagesse véritable, celle de la Torah. épousa la fille de Rabbi David Strachon, qui vivait «Le Rachach», dans lequel il a écrit des remarques De ses notes, nous constatons qu'il avait de

**David Lasry** 

#### Pirké Avot

La dernière Michna du premier chapitre de Avot se conclut de la manière suivante : Rabban Gamliel dit : Sur 3 choses le monde repose : sur la justice, sur la vérité et sur la paix... (1,18)

Cette Michna n'est pas sans nous renvoyer à la seconde du traité et à l'enseignement de Chimon Hatsadik : sur 3 choses, le monde repose : sur la Torah, sur la Avoda et sur la bienfaisance. Il est tout de même curieux que les piliers du monde encadrent ce chapitre, d'autant plus que nous constatons que les deux enseignements sont loin d'être équivalents.

Le **Maharal** explique ces divergences de la manière suivante : l'enseignement de Chimon Hatsadik vient nous enseigner (comme nous l'avons développé) quels sont les différents piliers de l'être humain (but de la création) pour se rattacher à D. à l'échelle individuelle. Puis, au fur et à mesure de l'avancée des enseignements successifs par lesquels l'être humain est censé se perfectionner, nous arrivons en conclusion à ouvrir un nouvel horizon avec 3 nouveaux piliers de la création, ne reliant pas l'homme à D. dans son individualité, mais reliant le monde matériel et spirituel entre eux dans leur globalité.

Ainsi, il est écrit : D. voulut dans un premier temps, créer le monde (uniquement) selon l'attribut de justice. En effet, le monde matériel ayant pour objet de donner la possibilité à la méritocratie de s'exprimer, celle-ci ne peut se développer qu'exclusivement dans un monde régi par la justice c'està-dire marchant selon un système de causalité.

Cependant, le monde spirituel ne marche pas selon le même système de valeur. En effet, une justice induit obligatoirement qu'il y ait un avant et un après, une cause et un effet, un bien et un mal. Or, à l'échelle divine, ces concepts n'existent pas. Il ne demeure que l'unicité de l'Etre absolu en dehors de la temporalité et étant la définition même du bien, sans aucune dualité possible (Hachem é'had).

Aussi, dans un monde où la notion de bien et de mal n'existe pas, celui-ci ne peut être régi par l'attribut de justice mais il est mû par celui de vérité et d'absolu.

Toutefois, afin de faire cohabiter ces deux mondes ensemble, nous avons besoin d'une valeur supplémentaire : la valeur de paix, d'harmonie, de Chalom. Celle qui permet à 2 individus représentant chacun un monde à part entière, de vivre ensemble et de composer un nouvel ensemble social ou familial, où tout en gardant notre propre identité, nous faisons également nôtres les valeurs identitaires de notre prochain.

Cet exemple de Chalom parfait entre les mondes matériel et spirituel, nous le vivons chaque semaine lors du Chabbat. En effet, ce jour est consacré au détachement de toute emprise réciproque avec la matérialité (à travers l'interdit des 39 travaux) et au développement de la spiritualité, que nous vivons cependant au sein même du monde matériel, tout en sanctifiant et élevant celui-ci ainsi et faisant cohabiter au final ces deux éléments pourtant antagonistes.

G. N.

## Réponses aux questions

1) Par les mérites des Patriarches. En effet, l'expression « Prends-toi un veau, issu du gros bétail » fait allusion au message suivant : Prends-toi, Aaron, pour ton bien, les mérites d'Avraham au sujet duquel il est dit (Béréchit 19-4) : « Il prit un veau, issu du gros bétail, tendre et bon » (et l'offrit à ses invités les malakhim).

L'expression « témimim » du 2ème passouk de notre Sidra, incarne les mérites du Its'hak appelé « ola témima » (à travers l'épisode de la

L'expression « véayil léola » a pour guématria 182. (Même guématria que Yaacov, dont les mérites aidèrent aussi Aharon à être pardonné). (Rabbi David Abou'hatséra, Péta'h Haohel)

- 2) Car Ils touchèrent le mont Sinaï (durant les trois jours de « hagbala » qui précédèrent le don de la Torah) alors que c'était formellement interdit, comme il est dit (Chémot 19-13) : « On ne doit pas porter la main sur lui » (sur le mont Sinaï). (Yalkout Réouvéni ote 52)
- 3) Lorsque le Cohen « lèvera ses mains » (vayissa ète yadav) pour bénir le peuple d'Israël lors de la Birkate Cohanim, il devra élever « sa main droite» (d'où le singulier « yado »)) un peu plus haute que sa main gauche. (Halakha Béroura, 'Hélek 6 p.387)
- 4) Les lettres finales de ces quatre mots peuvent former le terme "Torah". Hachem fait donc allusion au message suivant : " C'est l'animal que vous mangerez" qui influera sur votre étude de la Torah et sur votre pratique des mitsvot. Autrement dit : " Dis-moi ce que tu manges (et de quelle manière tu manges) et je te dirai quelle relation tu entretiens avec Hachem (la cacherout détermine donc notre lien avec D...).

(Divré Naftali, Admour de Tsanz au nom de Rabbi Chimchon d'Ostropoli)

- 5) Car Hachem ne fit passer aucun poisson devant Adam (en effet, la volonté de D... était que les poissons restent cachés dans les profondeurs de l'océan) au moment où ce dernier donna un nom à chaque animal se présentant devant lui. (Min'ha Béloula, rapporté par le Otsar Pélaot Hatorah p.375-376)
- 6) La 1ère occurrence « Chékets hème lakhem » signifie que chaque créature non cachère vivant dans l'eau, est une exécration pour les Bné Israël (qui souilleraient leur âme s'ils les consommaient).
- La 2ème occurrence « Véchékets... » signifie qu'en mangeant ces créatures interdites, les Bné Israël se rendraient « eux aussi » « Chékets » (d'où le rajout du" Vav" au mot Chékets), si bien qu'après leur mort, leurs corps seront une exécration pour Hachem (la vermine rongeant leur chair sera abondante). (Or Ha'haïm)
- 7) Le mâle de l'autruche reste certes interdit à la consommation, cependant, la Torah n'en parle pas, car ce dernier n'est guère susceptible d'être consommé du fait que son corps n'est constitué essentiellement que de nerfs et d'os (impropres à la consommation), il est en effet très peu charnu, contrairement à sa femelle qui elle, est beaucoup plus charnue. (Midrach Talpiyote)

















## La Force d'une parabole

#### Léïlouy Nichmat Yehoudit bat Kamouna

Après avoir perdu ses 2 enfants, Aharon ne s'est pas simple petit verre peut-il déjà faire perdre à notre n'en sera pas spécialement contrarié, par contre s'il plaint et a accepté sereinement le décret divin. Hachem va alors s'adresser à lui directement et lui Et ce même petit verre peut-il également troubler le donner des Mitsvot. Il lui dit qu'un Cohen ayant bu ne raisonnement halakhique de notre Rav ?! serait-ce qu'un réviit de vin, (~ 9cl), ne peut pénétrer Le Saba Mikelem répond à l'aide de paraboles.

autorisé à fixer une halakha. Bien qu'il soit aisé de comprendre que l'abus d'alcool bien moins graves voire inexistantes.

dans le Michkan pour y pratiquer le service du Si une locomotive sort des rails ne serait-ce que de Temple. De même, le Rav qui doit trancher une quelques centimètres, c'est tout le train qui risque de halakha ne peut être sous les effets du vin. Dès lors se renverser et c'est donc des centaines de vie qui qu'il aurait bu cette quantité d'un Reviit, il n'est plus sont mises en danger. Si par contre c'est une charrette qui sort un peu de sa route, les conséquences seront

puisse altérer les réactions d'un homme et la finesse De même, si un commerçant s'aperçoit qu'on l'a lésé de la plus haute importance qui nécessitent une de son jugement, comment comprendre qu'une si sur la quantité de marchandise vendue : s'il manque conscience claire et limpide. petite quantité de vin soit déjà problématique ? Un quelques centimètres au bout d'un rouleau de tissu, il

Cohen sa capacité à servir au Temple sereinement ?! manque quelques grammes à la quantité d'or qu'il vient d'acquérir, il sera d'une humeur bien différente. Ainsi, lorsqu'un sujet est hautement important, aucun risque de déviation ne peut être toléré. Cette halakha est donc pour nous révélateur de l'importance que la Torah accorde à ces sujets. La précision de la réflexion qui doit amener le Rav à trancher la halakha ainsi que la justesse du service au Temple ne permettent aucun risque d'écart. Ce qui pourrait nous paraître comme des actes relativement simples, sont en fait des gestes

Jérémy Uzan



### La Question de Ray Zilberstein Léïlouy Nichmat Roger Raphaël ben Yossef Samama

Yonathan est un jeune Bahour Yechiva qui excelle à tous les niveaux.

Baroukh Hachem, il a enfin trouvé une Kala avec laquelle il va se marier très prochainement. Il s'occupe de tout organiser afin que cette soirée soit des plus mémorables et c'est pour cela qu'il demande à son ami Avi d'organiser le voyage des jeunes de sa Yechiva jusqu'à la salle de mariage. Puisqu'il étudie dans le nord d'Israël, il lui donne 1200 Shekels pour qu'il loue un autocar de 50 places afin de transporter tous ses amis jusqu'à Jérusalem. Avi s'en occupe à merveille, prévient tous les Bahourim de l'heure du départ et enlève ainsi un gros souci à Yonathan qui peut tranquillement penser à se préparer. Le jour J arrive et l'autobus stationne devant la Yechiva à l'heure indiquée. Avi prévient tout le monde mais malheureusement beaucoup de ses amis lui expliquent ne pas pouvoir voyager pour des raisons diverses. Avi est un peu déçu mais il ne peut attendre plus de peur d'arriver en retard à la soirée et demande au chauffeur de démarrer avec 15 places encore libres. Alors qu'ils s'apprêtent à sortir de la ville, Avi aperçoit 12 jeunes Bahourim qui semblent attendre quelque chose. Il demande alors au chauffeur de s'arrêter et les jeunes lui expliquent qu'ils espèrent trouver une solution afin de voyager à moindre coût jusqu'à Jérusalem où ils ont un mariage. Avi comprend qu'il peut les aider mais surtout se faire un petit billet, il leur déclare qu'il a 12 places disponibles jusqu'à Jérusalem et que le voyage aller-retour ne leur coûtera que 50 Shekels par personne. Évidemment, les Bahourim acceptent et l'autocar reprend la route avec le porte-monnaie d'Avi bien rempli. Mais quelques jours après le mariage, Avi reçoit un coup de fil de Yonathan,

et alors qu'il s'attendait à être remercié pour la bonne organisation du

trajet, Yonathan lui demande où sont les 600 Shekels qu'il a perçus par

les jeunes de l'autre Yechiva puisque c'est lui qui a loué l'autobus. Mais

Avi lui rétorque que de toutes les manières les places étaient vacantes

et qu'il n'a donc rien perdu. Qui a raison? La Guemara Baba Metsia (35b) nous parle de Réouven qui a loué la bête de Chimon et la prête (avec l'accord de Chimon) à Lévy et que la bête meurt soudainement. Or, nous savons qu'un loueur n'est pas responsable dans un tel cas et que Réouven est donc Patour de rembourser à Chimon. Mais puisqu'un emprunteur (gratuitement) est responsable même dans une telle mort, il se voudrait que Lévy doive payer l'animal à Réouven. Rabbi Yossi entre alors en action et nous apprend qu'il n'est pas logique qu'un homme (Réouven) fasse un bénéfice sur le dos de son ami (Chimon) puisque la bête ne lui appartient pas. Il dit alors que Réouven devra donner l'argent à Chimon et ainsi tranche le Choul'han Aroukh (H"M 307,8). On apprendra donc qu'un homme ne peut gagner de l'argent (de cette manière) grâce à un bien qui n'est pas le sien et il en sera ainsi dans notre histoire où Avi ne pourra gagner les 600 Shekels grâce au bus de Yonathan. On ne pourra argumenter que l'autocar n'appartient pas à Yonathan et qu'il n'en a loué que le service car on retrouve dans le Rama (227,33) un cas semblable où il tranche de la même manière que le Choul'han Aroukh. Quant à l'argument d'Avi expliquant que de toutes les manières les places étaient gâchées et que Yonathan ne perdait rien, cela n'a pas lieu d'être car après que Yonathan ait dépensé 1200 Shekels pour la location de l'autobus, il serait intéressé par le gain des 600 Shekels qui lui réduiraient considérablement la facture. Enfin, le Rav Zilberstein termine en disant qu'il est tout de même évident que Yonathan doive payer Avi pour lui avoir déniché ces clients et ainsi lui avoir permis ce joli gain. Le Rav évalue ce service à

une valeur de 100 Shekels. En conclusion, Yonathan empochera les 600

Shekels générés par « son » autobus mais payera 100 Shekels à Avi

pour le service rendu.

Haim Bellity

# Comprendre Rachi

« Seulement un maayan (une source d'eau) et un bor Mikvé mayim (puits de rassemblement d'eau) sera pur. Et celui qui touche leur névéla (animal mort sans ché'hita) deviendra impur » (11,36)

Rachi explique que ce verset vient nous apprendre trois enseignements:

- 1. Si une chose tamé (impure) touche de l'eau qui est reliée au sol, cette eau ne deviendra pas tamé et pas comme l'eau qui a été retirée du sol et qui se trouve dans un ustensile, eau sur laquelle le verset plus haut (34) dit qu'elle peut devenir tamé.
- 2. Si une personne tamé se trempe dans un maayan ou un Mikvé, cette personne sera
- 3. Si une personne se trempe dans un maayan ou un Mikvé et en même temps il touche une névéla (qui est tamé par définition), cette personne sera tamé, et la Torah a besoin de nous l'apprendre pour que tu ne dises pas : "Si déjà le Mikvé a le pouvoir de rendre une personne tamé en tahor (pure), à plus forte raison que ce Mikvé a le pouvoir de faire en sorte qu'une personne tahor ne devienne pas tamé en touchant une névéla." C'est pour cela que le verset vient nous apprendre : « ...Et celui qui touche leur névéla deviendra impur » même dans le Mikvé. d'analyser le Essavons

troisième enseignement: On pourrait commencer par se poser la question suivante : Enseigner qu'une personne touchant une chose impure devient impure même en étant entièrement immergée dans le Mikvé ne change a priori rien car du fait qu'elle soit dans le Mikvé, elle redevient immédiatement pure !? C'est vrai que pour exprimer que le Mikvé d'une personne n'est pas valide, nos 'Hakhamim disent : « Il se trempe avec un chérets (reptile impur) dans sa main. » Là-bas, c'est normal qu'il reste impur car il attrape, il tient dans sa main, il garde dans sa main le chérets alors le Mikvé ne peut pas le rendre à nouveau pur car il tient dans sa main le chérets. Mais ici, on parle qu'il le touche seulement donc au moment où il le touche il devient effectivement impur mais immédiatement après, n'étant plus en contact avec la chose impure et puisque qu'il se trouve toujours dans le Mikvé, il devrait redevenir pur immédiatement. Quelle est donc la nécessité de nous apprendre qu'il est impur ? C'est inutile puisque cela ne change rien !? Le fait qu'il soit impur n'engendre aucune conséquence puisqu'immédiatement redevient pur, alors pourquoi la Torah nous l'enseigne-t-elle?

On pourrait proposer la réponse suivante : Le Rambam (Avot hatouma 6,16) écrit : « Celui qui touche un av parmi les Avot hatouma comme par exemple une névéla, un chérets, etc. se trouvant dans un Mikvé et il le touche, il

devient tamé, comme il est dit : « Seulement

un maayan et un bor Mikvé mayim sera pur. Et

celui qui touche leur névéla deviendra impur.

Même lorsque la névéla se trouve dans le Mikvé, elle rend tamé, et lorsque cette personne sortira du Mikvé elle deviendra pure..." »

Le Rambam nous apprend un grand 'hidouch (nouveauté) et un principe fondamental concernant le Mikvé : le Mikvé purifie la personne au moment où la personne sort du Mikvé et non au moment où la personne se trouve dans le Mikvé (kessef Michné). On aurait pu penser que lorsque la personne s'immerge totalement dans le Mikvé, c'est à ce moment-là qu'elle devient pure. Vient le Rambam nous apprendre que non, c'est au moment où la personne sort de l'eau qu'elle devient pure.

#### À partir de ce principe, nous pouvons résoudre la question que l'on a posée :

Étant donné que la personne qui a touché une chose impure dans le Mikvé est tamé et ne redevient pas pure immédiatement mais seulement à sa sortie de l'eau, alors si entre le moment où elle a touché la chose impure et le moment où elle sort de l'eau elle sort sa main du Mikvé et touche un habit ou des aliments, ceux-ci seront tamé comme l'écrit le Rambam dans la suite.

# On pourrait à présent faire la remarque

suivante: Rachi qui a ramené le kal va'homer (raisonnement a fortiori) où il dit qu'on aurait pu penser (s'il n'y avait pas ce verset) que puisqu'une personne tamé qui s'immerge dans le Mikvé devient tahor, à plus forte raison qu'une personne pure immergée dans le Mikvé ne deviendra pas tamé en touchant une chose impure se trouvant dans le Mikvé. Il en ressort qu'une personne tamé devient pure au moment où elle s'immerge dans le Mikvé!? Cela nous pousse à faire la distinction suivante: Une personne déjà tamé avant de rentrer dans le Mikvé deviendra pure au moment de son immersion dans le Mikvé mais une personne qui devient tamé dans le Mikvé par le fait qu'elle ait touché une chose impure qui se trouvait dans le Mikvé ne deviendra pure qu'au moment de sa sortie du Mikvé (voir chiouré Rav David Povarski 217).

On pourrait conclure par la précision suivante: Nous savons de plusieurs Guemarot que le Mikvé purifie lorsqu'on est entièrement immergé, alors comment le Rambam peut-il dire que c'est en sortant de l'eau qu'on devient

immergé totalement dans l'eau pour pouvoir

tahor ? Voilà qu'à ce moment-là on n'est plus

On pourrait proposer l'explication suivante: En réalité, quand une personne s'immerge, il y a deux parties : la première est quand elle rentre sous l'eau, et la deuxième est quand elle remonte pour sortir de l'eau. Et le Rambam dit que c'est précisément au moment où elle remonte tout en étant totalement immergée mais se dirigeant au-dessus de l'eau qu'elle devient pure.

Mordekhaï Zerbib