

וואת הברכה

# **SHALSHELET NEWS**







La Question de Rav Zilberstein

Betsalel est un bon Mohel de Bné Braq. Un jour, il est appelé par une famille qu'il ne connaît pas pour procéder bénévolement à une Brit Mila prévue trois jours plus tard dans une belle salle de fêtes de la ville. Le jour même, et qui plus est à la même heure, devait se tenir une autre Brit dans une salle attenante, par un ami à lui, Ethan, tout aussi bon Mohel. Le jour venu, Betsalel se présente à la Brit mais par erreur ce n'est pas la bonne, il s'est trompé de salle et est rentré dans la salle attenante. Mais voilà que personne ne s'est rendu compte de l'étourderie... mais au moment où Betsalel de vue de Hachem, il lui est encore redevable. Le Rama, s'apprête à couper, Ethan rentre dans la salle tout quant à lui, rajoute que si le père d'un enfant honore un essoufflé et se rend compte immédiatement de la Mohel précis mais vient un autre et le devance, le « bourde de son ami mais décide alors de ne pas faire voleur » sera Patour et cela car la Mitsva n'incombe pas d'histoire et de ne rien dire. Juste après la circoncision, au Mohel mais au père, et même si le premier Mohel Ethan, que personne ne connaît (car lui aussi semble était son Chalia'h (son envoyé) il ne l'a en rien acquise. avoir été commandé par téléphone) s'approche de Le Aroukh Hachoul'han précise tout de même que le Betsalel et lui déclare à l'oreille « cette Brit était la deuxième Mohel s'est mal comporté car le premier était mienne, la tienne était plutôt de l'autre côté de la rue ». tout de même l'envoyé du père et doit donc le Betsalel, aberré, se fend de plates excuses et lui dit qu'il réconcilier. D'après tout cela, il est clair qu'aux yeux de n'a jamais eu l'intention de la lui voler. Mais Ethan ne Hachem, Betsalel est redevable envers Ethan en ayant perd pas le nord et lui dit : « Tu m'as pris ma Mitsva circoncis un enfant dont il n'était pas sûr d'en être le donc maintenant que tu m'en dois une, il ne te reste Chalia'h. C'est pour cette raison qu'il devra laisser à plus qu'à me laisser aller dans l'autre salle et de me faire Ethan la deuxième Brit dans la mesure où la famille est passer pour toi ». Mais Betsalel refuse, il argue qu'il n'est d'accord. pas normal qu'il doive lui laisser la seconde Brit et

perdre ce grand mérite juste parce qu'Ethan a raté la sienne en raison d'un cas de force majeure car même s'il en est quelque peu fautif, ceci reste un Oness dont la Torah ne rend pas responsable.

A qui revient l'immense privilège de procéder à cette deuxième mila?

Le Choul'han Aroukh (H"M 382) tranche que celui qui vole ou empêche une Mitsva à son ami est 'Hayav de la lui rembourser par la somme de 10 Zéouvim (même si cela n'est rien en comparaison à la véritable valeur d'une Mitsva). Cependant, de nos jours, le Beth Din ne peut faire sortir cette somme au voleur car ceci est une amende qu'on ne juge plus aujourd'hui, mais cela n'est valable que vis-à-vis du jugement terrestre mais du point

Haïm Bellity

## Comprendre Rachi

Parachat Haazinou : « Vint Moché, il déclara toutes les également il n'avait pas ressenti une pointe d'orgueil paroles de ce cantique-là aux oreilles du peuple, lui et après avoir réussi la grande épreuve des explorateurs. Hochéa fils de Noun » [32, 44]

l'autre. Moché a donné à Yéochoua un porte-parole pour explorateurs et celle de diriger le peuple), Yéochoua, dans qu'il donne un enseignement de son vivant afin qu'Israël sa grande humilité, est resté comme avant. Ceci explique ne dise pas tu n'osais pas du vivant de ton maître élever la pourquoi certains auraient pu mettre en cause sa grandeur tête. Pourquoi l'appelle-t-on ici « Hochéa » alors que son car étant humble, Yéochoua a dissimulé sa grandeur, ce nom avait pourtant été changé et il s'appelait désormais « qui aurait pu provoquer le fait que certains la remettent Yéochoua » ?

esprit ne s'est pas enorgueilli et que malgré la grandeur qui lui a été conférée il est resté aussi humble que par le passé. Comme l'explique le Sifté 'Hakhamim, Rachi vient répondre à la question suivante : que Moché parle au lorsque la lettre " youd " a été prise de « Saray » pour peuple c'est normal car il est leur dirigeant mais pourquoi devenir « Sara », cette lettre ne voulait pas partir jusqu'à Yéochoua?

On pourrait se demander pourquoi juste ici la Torah vient Yéochoua ». Quand est-ce que le nom de Saray est devenu nous apprendre que Yéochoua est resté très humble ? On Sara? C'était lorsqu'elle avait 89 ans et depuis ce jour-là a pourtant déjà dit avant à plusieurs reprises qu'après la jusqu'au jour de sa mort, à l'âge de 127 ans, elle s'est mort de Moché, Yéochoua allait diriger le peuple.

On pourrait répondre de la manière suivante :

précisément « Hochéa », c'est-à-dire que cela est dû à sa est la quarantième année après la sortie d'Egypte. Cela fait grande humilité. On peut d'ailleurs faire la remarque que donc 38 ans que « Yéochoua » porte la lettre " youd " et ce nom était mentionné avant les explorateurs, c'est-à- donc est arrivée l'échéance où la lettre " Youd " doit partir dire que non seulement il n'a pas ressenti une pointe et donc, il est revenu au nom de "Hochéa". d'orgueil après avoir su qu'il allait être le dirigeant mais

Ainsi, la Torah vient témoigner que malgré ces deux Rachi écrit : le pouvoir a été retiré à l'un et conféré à grands événements (la réussite de l'épreuve des en cause, et c'est justement pourquoi Moché fit parler La Torah l'appelle ici Hochéa pour nous apprendre que son Yéochoua en sa présence et ainsi enlever tout doute sur la grandeur de Yéochoua.

Pour conclure, voici le 'hidouch qui est écrit dans le livre « yekarot » : le Midrach [Béréchit Raba 46,1] nous dit que ce qu'on la mette chez « Hochéa » qui est donc devenu « appelée Sara. Le " youd " aurait dû rester 38 ans de plus et on l'a donc séparé de cette tsadeket pendant 38 ans. Donc On voit ici que Moché Rabénou a eu besoin de faire parler le youd que Yéochoua reçut de Sara a une durée de vie de Yéochoua au peuple en sa présence et cela valorise et 38 ans. Et quand est-ce que la lettre " youd " est venue rehausse Yéochoua aux yeux du peuple. Mais pourquoi dans le nom de « Yéochoua » ? c'était lorsque Moché cela était-il-nécessaire ? Pourquoi le peuple aurait-il dit à Rabénou a envoyé les explorateurs, c'est-à-dire la Yéochoua qu'il n'osait pas élever la tête en présence de deuxième année après la sortie d'Egypte. Or, nous Moché ? A cela, le verset vient répondre en disant sommes là au moment du départ de Moché Rabénou qui

Mordekhai Zerbib

Souccot

5779 Haazinou Vézot Habérakha

Numéro spécial

### Pour aller plus loin...

- 1) Quel est le point commun entre la Parachat Béchala'h et la parachat Haazinou?
- 2) Quel autre prophète a aussi demandé au ciel et à la terre de l'écouter?
- 3) Moché dit que les béné Israël sont un peuple qui est « Naval ». Quel est le sens de ce mot ? (32-6)

Mordekhaï Guetta

Réponses Enigmes N°98 - Vayelekh

Enigme 1: Lehadlik Ner Chel Yom Hakipourim.

Enigme 2: Michael a fait le raisonnement suivant: J'ai reçu 4€, il y a donc 2 possibilités, Gabriel a donc reçu 3 ou 5 € Maintenant si Gabriel avait reçu 3€ il aurait pu deviner que j'ai reçu 4€ car si j'avais 2€ j'aurais deviné que lui en avait 3, car si il en avait 1 seulement il n'aurait eu aucun doute que moi j'en avais 2 (puisque 0 est impossible).Donc puisque je n'ai pas dit que Gabriel a 3€, Gabriel aurait du dire que j'ai 4€.Et puisque Gabriel n'a pu deviner combien j'avais, c'est donc qu'il a 5 €.

## Réponses

- 1) Dans les deux, il y a une chira : chirat Hayam et chirat Haazinou
- 2) Yechaya (Yechaya 1-2)
- 3) Le Ramban explique que c'est celui qui rend du mal alors qu'on lui a fait du bien

## 'Hag Saméa'h

Il est possible de dédicacer un feuillet de Shalshelet News pour toute occasion. Pour tout renseignement: shalshelet.news@gmail.com

Ce feuillet est dédié léïlouy Nichmat Roger Raphael ben Yossef Samama

## Halakha de la Semaine

## A-t-on le droit d'écrire pendant 'Hol Hamoed ?

Avant de répondre à la question, voici une brève introduction de l'interdit de travailler à 'Hol Hamoed :

Les Sages nous ont interdit de travailler pendant 'Hol Hamoed afin que l'on puisse avoir du temps libre, dans le but de se réjouir pendant la fête et de s'adonner à l'étude de la Torah.

C'est la raison pour laquelle, ils ont interdit de faire tout travail qui pourrait occuper une grande place de la journée ou tout acte professionnel qui demande une certaine habilité.

Il existe cependant, une catégorie de personnes, pour lesquelles les Sages n'ont pas décrété d'interdit (chacun demandera à son Rav si son travail pose problème halakhiquement).

Concernant le fait d'écrire un "ketav méchita " (=une écriture normale) cela ne relève pas d'un maassé ouman (=acte professionnel) mais plutôt comme un "massé hedyot" (=acte que chacun est capable de faire). C'est la raison pour laquelle, il est tout à fait autorisé d'écrire pendant 'Hol Hamoed, mais seulement si cela est nécessaire. Car même pour un maassé hedyot, il faut que cela soit nécessaire pour la fête.

(ex: écrire une liste de course, laisser un message par écrit, ou bien rédiger un chèque si l'on désire payer en chèque). ['Hazon Ovadia page 104/105; Or Letsion tome 3 page 231;Nezer Cohen (O.H siman 32)].

Toutefois, le minhag ashkénaze est d'écrire béchinouy (= de manière différente).

[Michna Béroura siman 545,35]

**David Cohen** 

## Questions Ouchpizin: 1er Jour Avraham

- 1) Comment s'appelaient les parents d'Avraham?
- 2) Où Avraham est-il né?
- **3)** Quel est le point commun entre le grand-père et un des frères d'Avraham ?
- 4) Comment s'appelaient les 2 frères d'Avraham? (11,26)
- 5) Qui était le neveu d'Avraham?
- **6)** Avraham a été jeté dans une fournaise par Nimrod à Our Kasdim. La Guémara rapporte un autre nom à cet endroit. Lequel ?
- 7) A quel âge, Avraham et Sarah se marièrent?
- 8) "Avraham et Na'hor a pris pour eux des femmes" (11,29).
- La Torah aurait dû écrire: "ont pris"!
- **9)** Sarah était certes la femme d'Avraham, mais il y avait entre eux un lien de parenté. Lequel ?
- **10)** Quel est le premier endroit dans lequel Avraham s'est attardé à son arrivée en Israël et qu'y a-t-il fait ? (Rachi 12,6)
- **11)** Avraham a construit à Chékhem un Mizbéa'h et le Ramban dit qu'il y a sacrifié des Korban Toda, pourquoi ? (Rachi 12,7)
- **12)** Rachi rapporte qu'entre Ay et Beth El, Avraham installa d'abord la tente de Sarah et ensuite la sienne. Pourquoi ? (12,8)
- 13) Il apparaît de Rachi qu'Avraham était intéressé de recevoir des cadeaux des égyptiens à son arrivée en Egypte. Pourtant le roi Chlomo dit : "Celui qui hait les cadeaux vivra" ? (Rachi
- **14)** Qui est venu annoncer à Avraham que Loth avait été capturé par les rois ? Et pourquoi ? (Rachi 14,13)
- **15)** Jusqu'où Avraham a poursuivi et frappé les 4 rois ? (14,15)
- **16)** Après avoir vaincu les 4 rois, le roi MalkiTsédek offrit à Avraham du pain et du vin à Avraham. Qui était-ce? (Rachi 14,18)
- 17) Qui a fait la Brit Mila à Avraham?
- 18) Qui était le Sandak?
- **19)** A quel âge Avraham a fait la Mila?



## Aire de Jeu



#### Charade Haazinou

Mon 1er est une boisson matinale,

Mon 2nd en a plein les poches,

Mon 3ème est un possessif,

Mon tout est la récompense de la terre promise.

#### Jeu de mots

Le ministre de l'environnement a démissionné car il sortait du lot.

#### Devinettes

- 1) Qui est appelé « Av » dans la Paracha? (Rachi, 32-7)
- 2) Quel élève d'un prophète a appelé son maître Av? (Rachi, 32-7)
- 3) A quel oiseau Hachem est-Il comparé dans la Paracha ? (32-11)
- 4) Comme quel autre liquide le vin est-il appelé dans la Paracha ? (33-14)
- 5) Quel est le point commun entre des moutons et des coussins ? (Rachi,
- 6) Deux fautes sont appelées « Toeva » (abomination), lesquelles ? (Rachi, 32-16)
- 7) Le nom d'un Ched est cité dans la Paracha, lequel ? (Rachi, 32-24)



### **Enigmes**



**Enigme 1**: Quel est le végétal qu'on ne mange pas, qu'on ne sent pas et pourtant on fait une Berakha dessus?

Enigme 2: Avec les chiffres 2, 3, 4, 5

Trouver le chiffre 26.

On ne peut utiliser chaque chiffre qu'une seule fois.

Une seule utilisation de chaque opération.

Mon 1er est un article,

#### Charade Vézot Habérakha

Mon 2nd est un arbre dont le jus servait au Beth Hamikdash,

Mon 3ème est une lettre de l'alphabet,

Mon 4ème: il faut en avoir une bonne pour la rentrée des classes,

Mon tout est le frère du préféré de son père.



Chaque jour de Souccot, s'invite à nos tables un invité de marque. Voici de quoi s'intéresser à la vie de nos deux premiers invités, lors des deux premiers jours de Yom Tov.

Mordékhai Guetta

## Questions Ouchpizin: 2e Jour Yits'hak

- 1) En dehors de l'âge avancé de Sarah, quelle autre chose extraordinaire y a-t-il eu dans la naissance d'Its'hak ?
- 2) Qu'est-ce qu'il y a eu de particulier quand Its'hak a été nommé?
- 3) Selon le Midrach, pourquoi Its'hak a-t-il été nommé ainsi?
- 4) Quand est-ce que la 'literie bébé' a été inaugurée ?
- 5) Quel stratagème a fait Avraham avant la Akeidat Its'hak et pourquoi?
- 6) Quelle Bérakha Its'hak a-t-il fait après la Akeida?
- 7) Qui était le beau-père d'Its'hak?
- 8) Quel âge avait Its'hak à la Akeida?
- 9) A quel âge Its'hak s'est marié avec Rivka?
- 10) A quel âge Its'hak a eu Yaacov et Essav?
- 11) Où Itshak s'est-il rendu après la famine en Israël?
- 12) Qui était roi là-bas?
- 13) A quel âge Its'hak décida de bénir ses enfants ? (Rachi 27,2)
- 14) Qu'est-ce qu'Its'hak a voulu dévoiler à Essav à ce moment-là?

### Réponses page 6

## Zman Sim'haténou

Nous venons de traverser une période particulière de recueillements et d'introspections accompagnés d'un grand sérieux, voire d'une certaine crainte suite au jugement que Hakadoch Baroukh Hou porte sur l'univers et sur chacun de nous à Rosh Hachana.

Nous sortons de ces jours redoutables et Hachem nous enjoint de nous réjouir durant huit jours, Souccot puis Chemini Atseret. Que cela signifie-t-il?

La guestion est double : 1- quel est le sens de cette Mitsva en cette période ; 2- Comment l'homme est capable de passer d'un état à un autre?

En réalité, cette Mitsva de Souccot nous permet de réaliser l'amour qu'Hachem porte à Son peuple et à quel point le jugement de Rosh Hachana ne vient pas 'Has Véchalom pour nous châtier mais pour équilibrer notre vie.

Le monde a un projet, Hachem a un objectif pour chaque homme, qui doit se réaliser.

Nous avons tendance à oublier notre rôle et cela peut avoir des conséquences dramatiques. Dans Sa grande bonté, Hachem informe le peuple juif : "Vous allez

être jugés à Rosh Hachana, préparez-vous!" L'homme sage prend cela au sérieux, se travaille durant le mois de

Eloul, et arrive au jour du jugement avec considération pour ce grand jour.

Hachem sonde les cœurs et Il juge favorablement celui qui s'est préparé sincèrement pour ce jugement.

Ensuite, vient le jour du Grand Pardon et à nouveau le juif qui a compris qu'il vit dans le monde de D-ieu, reconnaît ses erreurs et demande pardon à Hachem tout en prenant de bonnes résolutions pour le futur.

Hachem a promis qu'en ce jour, Il expie les fautes de celui qui a pris conscience de ses mauvaises actions et s'est repenti convenablement.

Ainsi, l'homme sort de cette période avec une Néchama purifiée et ressent une grande proximité avec Hachem, c'est une nouvelle personne!

La Torah nous demande de continuer le service divin par une fête qui exprime notre joie d'être son peuple bien-aimé auprès duquel Il

Le sentiment naturel de soulagement après s'être purifié et s'être rapproché de Hakadoch Baroukh Hou se transforme en sentiment d'allégresse grâce à Souccot et la Mitsva de s'y réjouir.

Que Hachem nous aide à être à la hauteur de ces grands jours et que nous puissions nous réjouir dans la maison d'Hachem avec la venue du Machia'h!

**Moché Brand** 

## Sous l'arbre Soucca

mesure

qui firent bikour 'holim à puissante des protections. Avraham, arrivèrent chez ce Cependant, l'homme s'étant dernier durant la période de détaché (תלוש) de par ses fautes Souccot. En effet, le Midrach ainsi que le Zohar, corroborent cette thèse

du Talmud en interprétant les termes והשענו תחת העץ et l'arbre reposez-vous sous Reposez-vous l'arbre sous constituant une Soucca. Or, nous savons du traité Soucca (11), que l'on ne peut pas recouvrir une Soucca avec des matières végétales encore attachées au sol. Comment donc Avraham qui connaissait accomplissait toute la Torah a-t-il pu installer ses invités sous une Soucca Péssoula? Et le Avnei Nezer de répondre :

Nous trouvons écrit dans le traité

Roch Hachana (11), que les anges

La raison pour laquelle la Torah a interdit de prendre pour être pour eux, attaché (מחובר) au sol afin de leur indiquer qu'ils Sekakh des végétaux attachés au sol, réside dans le fait que la Soucca incarne la protection que l'homme, ayant fauté, se doit de se constituer du yetser ara

noraïm). En effet, bien que s'étant repenti, l'homme demeure encore fragile et susceptible spirituellement de rechuter, à l'instar d'un malade

qui, bien que guéri, est encore

affaibli et pourrait retomber dans

la maladie.

(malgré sa téchouva des Yamin

Or, si le ben Israël avait été véritablement "affairé" et attaché (מחובר) l'étude de la d'une telle protection formée par d'Hachem).

le toit de la Soucca, dans la

de la sainteté, nécessite une protection (un toit qui, de par sa composition, lui rappelle son détachement de D...) et une vigilance particulière. Contrairement aux humains, les anges eux ne sont jamais

οù

représente à elle-même la plus

cette

étude

détachés de la sainteté. Néanmoins, ces derniers seraient punissables en cherchant à dépasser par excès de zèle et d'amour d'Hachem, les saintes limites que l'éternel leur a assigné. On comprend donc que les malakhim nécessitent une protection spéciale pour ne pas leurs frontières outrepasser spirituelles. Ainsi, le toit de la Soucca doit

doivent veiller impérativement à rester attachés à leur place respective de kédoucha (pour se préserver d'une sanction ). conséquent, on

pourquoi Avraham a fait résider les anges sous les branches d'un arbre formant un toit de Soucca (תחת עץ סוכה) car là, demeure leur protection. En effet, seul l'homme risquant

ses fautes, a besoin d'un toit formé de végétaux détachés du sol en guise de protection (lui rappelant ainsi sa vulnérabilité Torah, il n'aurait pas eu besoin entrainée par son détachement

de se détacher (תלוש) à cause de

**Yaacov Guetta** 

## Question à Ray Brand

Si vous aussi, vous désirez poser des questions au Rav ou lire les questions/Réponses sur le groupe Whatsapp, envoyez un message au : 0646102131.

Si pendant Souccot, j'aimerai fumer ou jouer au foot ou aux cartes, dois-je le faire dans la Soucca, ou est-ce un manque de respect?

« Dans des souccot vous habiterez sept jours », (Vayikra, 23, 42); c'est-à-dire: « téchvou kéèn tadourou, habitez dans les souccot de la manière que vous habitez toute l'année dans vos maisons; on y mange, boit, dort et s'y promène », (Soucca 28b; Choul'han Aroukh, 639,1), et dans une soucca privée on pourra

être avec sa femme même la nuit (Choul'han

Aroukh, 639,2). « Ainsi, lorsqu'on discute avec

un copain, on le fait dans la soucca, car on y

sainteté, il sera bien de ne pas trop bavarder des paroles profanes, mais plutôt de la Torah, et à plus forte raison, il ne faut pas parler des paroles interdites, comme du lachon hara », Ceci (Michna Béroura, 2). est une recommandation, mais celui qui décide de parler longtemps, le fera évidemment dans la soucca, comme il l'aurait fait à la maison. Donc, celui qui fume à la maison, fume à la

soucca; celui qui joue aux cartes, jouera dans la soucca. Ceci est concernant un jeu sans argent, mais ceux qui jouent aux cartes avec de l'argent, sont pour nos Sages considérés

comme des réchaïm, on ne le fait donc pas dans la soucca. D'ailleurs, du fait que beaucoup jouent aux cartes pour de l'argent, il est déconseillé de jouer aux cartes, même sans argent, pour ne pas s'y habituer. Mais celui qui joue sans argent, le fait dans la

habite comme on y habite dans sa maison soucca. Les autres jeux auxquels on n'a pas toute l'année. Mais à cause de sa grande l'habitude de jouer pour de l'argent, comme des échecs, Monopoly etc., on peut jouer sans problème, et dans la soucca. Mais comme dit le Michna Béroura, il est un bon conseil de ne pas passer trop de temps à autre chose que de la Torah.

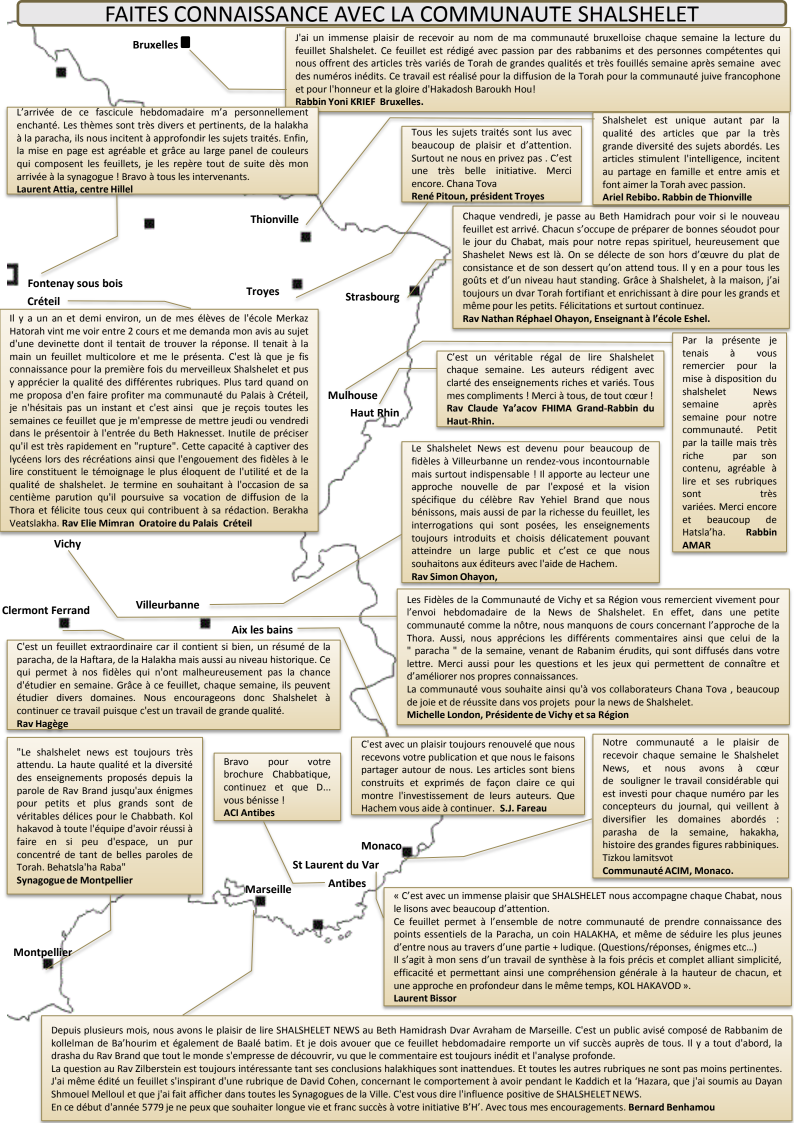
> Et pour finir avec un jeu de mot, la Michna dit : « ché'hamata mérouba mitsilata pessoula ; chétsilata mérouba mé'hamata kechéra »; s'il y a plus de soleil que d'ombre, la soucca n'est pas cachère, s'il y a plus d'ombre que de soleil, elle est cachère. En déformant les mots on dirait : chéhamata, si le Cha'hmatt (jeu d'échecs) est supérieur au tsilata (prière en araméen), la soucca n'est pas valable...; si la

prière est supérieure au Cha'hmatt, c'est cachère... Concernant le foot, vous voulez plutôt dire babyfoot, dans ce cas dans la soucca.

Des commentaires clairs et profonds à la portée de chacun. Une présentation agréable. Des questions L'addiction de la communauté de Villepinte à Shalshelet a qui incitent à la recherche donc à l'étude. Un feuillet qui plaît et toujours facile à lire. Shalshelet aide tout de suite pris, lorsque le Rav de la communauté a à intensifier notre « chalheveth » notre flamme de chabbat pour Chabbat. Merci et longue vie. Ketiva partagé un jour un des numéros sur un groupe Whatsapp et hatima Tova à tous ses responsables. Rav Yossef Touitou, Ohel Avraham communautaire. Il ne pouvait pas en être autrement tant la newsletter est bien ficelée : contenu varié (Parasha de la semaine, Halakhot, Pirkeï Avot, Histoire du peuple juif et Le Shalshelet news a le de ses Sages.. et j'en passe!). Et cerise sur le gâteau, la mérite immense parole du Ray Brand toutes les semaines dans nos boîtes s'adresser aussi bien aux Val d'Oise aux lettres! 'Hazak, continuez de la sorte et que HACHEM hébraïsants qu'aux non vous aide et vous bénisse! hébraïsants, il aiguise St Brice David El Gousse, Villepinte Gonesse l'appétit de Villiers le Bel connaissance et doit continuer dans ce chemin. Alain Allouche, Président Le feuillet est extraordinaire du fait qu'il donne beaucoup à réfléchir. Souvent les fidèles me consultent quant aux devinettes, qui me stimulent également énormément. Pendant les petits « temps morts » de la Tfila, on Caen sent cette bonne tension les saisir afin d'essayer d'y trouver la solution. Et par-dessus tout, les idées de Hachkafa qui sont véhiculées par le Dvar Torah Villepinte du Rav Brand sont d'une fraîcheur et d'une actualité toujours surprenante. Villeneuve la garenne Continuez à nous régaler de ce Oneg Chabbat spirituel! Rav Mikhael Cohen Courbevoie Par ce biais, je voulais remercier les dirigeants de la revue St cloud Shalshelet pour l'effort et le travail fournis afin que ces divrei torah arrivent chez nous à temps d'une manière régulière toutes les Limeilsemaines. Quoi vous dire? **Brévannes** יהי רצון שכשם שאתם מאירים לנו את הנשמה כך יאיר לכם השם את C'est toujours un plaisir de découvrir chaque חייכם תכתבו ותיחתמו לשנים טובות וגם למשפחותיכם semaine un nouveau feuillet. Merci de nous Rabbin Meyer Malka. Rabbin régional de la Normandie permettre d'approfondir notre étude avec des rubriques aussi variées. La rubrique Shalshelet news est devenu très vite indispensable pour le chabbat des Fidèles de "énigmes" est particulièrement appréciée! [Et Villeneuve la Garenne. Riche, instructif, varié et agréable à lire, le Shalshelet est une on ne vous raconte pas la déception quand le source privilégiée et précieuse pour un limoud « ciblé » et efficace, pas de superflu, feuillet n'arrive pas avant Chabat..] Longue c'est un vrai concentré de connaissance à la portée du plus grand nombre, alors un seul vie à Shalshelet! Rdv pour le numéro 200! mot d'ordre « Longue vie au Shalshelet news » !! 'Hazak pour tous les rédacteurs et Benjamin Hadjian, Courbevoie Rabanim, en particulier pour le Rav Brand, pour leur travail remarquable. Chana tova. David Douieb, Président Villeneuve la Garenne (92) Chers amis Je m'associe bien volontiers aux témoignages à l'occasion de la parution du 100eme numéro de SHALSHELET. Ce feuillet, modeste dans son format mais ô combien riche dans sa teneur, est un outil pédagogique et didactique de très grande qualité. Ses réflexions riches et variées convergent vers le même objectif, diffuser la THORA avec rigueur et fidélité aux textes de nos Sages tout en les mâtinant de rubriques relatives à l'histoire de nos Rabbis, de jeux et devinettes sur la Paracha de la semaine, et pour intégrer ces remarquables pensées juives une anecdote laquelle permet de retenir le Din strict de notre code de lois. J'utilise SHALSHELET auprès de divers publics. Je m'en inspire pour préparer mes discours à la synagogue, pour mes cours et conférences de Thora. Un autre public apprécie considérablement SHALSHELET, ce sont les détenus israélites de Fresnes, dont je suis l'Aumônier, qui non seulement attendent ces feuillets chaque semaine mais surtout insistent pour les conserver dans leur cellule. C'est pourquoi, pour tous les bienfaits générés par SHALSHELET, je souhaite de tout cœur une très longue vie à ce feuillet hebdomadaire et qu'il puisse connaître un succès éclatant qu'il mérite à juste titre. Meilleurs vœux de CHANA TOVA OUMETOUKA OUMVOREKHET 5779. Alain Moché Attia. Rabbin de Saint Cloud et Aumônier israélite des prisons de Fresnes. L'arrivée de Shalshelet dans le paysage médiatique des journaux de Torah a bouleversé l'offre existante. La communauté de Sarcelles offre à tous les juifs de France des divrei Torah sur la Paracha Le Shalshelet a très vite trouvé ses fidèles lecteurs créant ainsi un lien, une Shalshelet entre eux. Les feuillets sont attractifs, et traitent de sujets très inconditionnels dans notre communauté, la richesse du variés. Personnellement je n'omets jamais la lecture de la question soulevée par Rav Zilberstein. contenu, sa variété et les 'hidouchims agrémentent toutes nos Peut-être pourrais-je proposer que les réponses aux jeux et aux questions soient données dans le fêtes et chabatots. Kol hakavod à toute l'équipe du Shalshelet même feuillet. Puisse Shalshelet être inscrit dans le livre de la longue vie. pour ce formidable travail et la diffusion de ce feuillet de Torah Lionel Pirnay /Epinay sur Seine .Gmar hatima tovaלהגדיל התורה ולהאדירה **Rav Itshak Toledano** Epinay sur seine Les fidèles de notre communauté attendent chaque semaine avec impatience la venue de Shalshelet tant ce feuillet est passionnant **Paris** et intéressant. Le seul problème pour le Rav est que plusieurs personnes sont tellement emballées et captivées par ces Divrei Tora, qu'elles arrivent à oublier qu'elles sont dans la tefila ou répétition de la amida. C'est le gros problème des feuillets trop passionnants quand ils sont distribués dans les synagogues. **Rav Elbaze** Je tenais à féliciter l'équipe éditoriale du journal Shalshelet que nous recevons depuis maintenant plus d'un an dans 6e notre centre communautaire Chivté Israël Paris 12e. Nos 12é fidèles grands et petits attendent chaque Shabbat la distribution de ces feuillets bien illustrés, précis et complets donnant la parole à d'éminents Rabbanim. Nous vous souhaitons de longues et belles années d'écritures. Monsieur le rabbin mohel Dov Lellouche « La lecture de Shalshelet introduit pour moi le Chabbat en douceur, après l'allumage des nérot. Je le lis de bout en bout ! J'aime retrouver les idées Shalshelet est une vraie bouffée de Thora toujours percutantes du Rav Brand, les points de Halakha et la Question de Rav Zilberstein. J'apprécie particulièrement « A la rencontre de notre hebdomadaire. Nos fidèles jeunes et moins jeunes apprécient et diffusent. Qu'Hachem histoire ». En fait, les genres d'articles sont si variés qu'ils s'adressent à tous vous permette de continuer longtemps. les âges. Un grand 'Hazak à toute l'équipe, et une nouvelle année pleine de

réussite à Shalshelet ». C.G. Oratoire Rachi, Paris 13

ACIP, Avot Ouvanim



## Votre séparation m'est difficile

Soukot et plus précisément par celle de Chémini occurrences de la joie dans la Torah : Atseret et Simha Torah.

seulement » signifie que le jour Soucca et le Loulav.

habituel] m'est difficile, rajoutez encore un jour ". Plusieurs questions se posent :

- 1) Ajouter un jour à la fête ne résolve pas le fois descendu? lendemain cette difficulté.
- dans Kohélèt (chapitre 2) : « j'ai dit ... et à la joie à extérieure quoi sert-elle?»
- aurait dû être célébrée deux jours!

deuxièmes fêtes est de la Torah, pourquoi ne pas pleinement de celle-ci.

reporter cette fête au lendemain, comme on le pour ne pas avoir respecté les commandements pratique aujourd'hui en diaspora ?!

Au sujet de ces deux fêtes, la Torah nous dit : l'envoi sur l'homme des 98 malédictions par le l'intérieur "véhayita akh saméa'h ": "et tu seras seulement non-respect des mitsvot, mais parce qu'il n'aurait superficiellement. pas accompli les mitsvot dans la joie et la bonté C'est pour cela que suite au processus de

de dans le service divin. Chémini Atseret, la seule mitsva spécifique est Par ailleurs, lorsque Moché reçut les premières de pénitence (ozer), Kippour (oumochia), Souccot d'être joyeux sans plus avoir besoin d'outil servant tables de la loi, D... lui dit: "Descends car ton (oumaguen) jusqu'à l'apothéose et la clôture du

à nous aider comme pour Souccot à travers la peuple a fauté". Moché descendit avec les Lou'hot dossier à Hochaana Rabba ; maintenant D... dit : Le Midrach nous explique le sens profond de cette même la faute commise par le Peuple. Pourquoi vous vous sépariez de Moi et que tout cet entrain fête de clôture : D... dit : " Votre séparation (de Moché attendit de remarquer par lui-même la créé pendant 52 jours puisse se perdre dans la Moi) [le passage brusque de la fête au quotidien faute pour briser les tables ? Dès lors que D... le routine du quotidien. Pour cela, Je demande à ce

problème de la séparation, mais reporte au Nos Sages expliquent qu'en réalité, ce qui intérioriser tous les acquis de cette période si provoqua le bris des tables ne fut pas la faute particulière et qu'il n'y ait jamais de séparation. 2) Se peut-il que la Torah prône la joie comme mais le fait de constater les chants et les danses, Pour cette raison, il est également logique que objectif unique de cette fête? Chlomo, considéré ce qui transformait une faute (ce dont D... l'avait Simha Torah se déroule finalement le dernier jour

comme le plus sage des hommes, se pose la informé au préalable) faite par faiblesse, en une de fête, même en dehors d'Israël et non pas la question sur l'utilité de la joie, comme il est dit faute faite dans la joie et l'allégresse. Une faute veille. Puisque cette célébration ayant pour but de

l'outil indispensable pour faire d'une action un le cas inverse, nous imprégnerait d'acquis encore Par ailleurs, puisque le premier jour des conditionnement, et donc nous imprégner partiellement incomplets.

célébrer Simha Torah durant ce jour plutôt que de Ainsi, lorsque la Torah prévoit des malédictions

dans la joie, en réalité, elle vient nous mettre en Les fêtes de Tichri se clôturent par la fête de Afin d'éclaircir ce sujet, étayons ici quelques garde contre une pratique des mitsvot qui resterait totalement externe alors qu'elles sont Dans la Parachat Ki Tavo, la Torah ne justifie pas censées nous faire évoluer positivement de et non pas simplement

Nos Sages expliquent que l'usage du mot « de cœur. Ainsi, la joie a une importance capitale rapprochement avec D... entamé pendant Eloul

puis pendant Roch Hachana (mélèkh), les 10 jours et ne les brisa qu'après avoir constaté par lui- après une telle proximité, il M'est difficile que prévient de la faute, Moché aurait dû laisser les que vous rajoutiez un jour exclusivement basé sur tables dans les cieux, si c'était pour les briser une la joie avec la Torah, non pas pour gagner 24 heures mais pour capitaliser et vous faire

devient finalement une faute rassembler, condenser, nous faire capitaliser intérieure, profondément ancrée dans notre âme. toutes les avancées spirituelles, elle ne peut être 3) Pourquoi la fête de Simha Torah n'est célébrée C'est cela la force de la joie : elle n'a fêtée qu'à la toute fin de notre élévation, une fois qu'un seul jour (le 9ème ) en dehors d'Israël ? Elle effectivement aucun but en soi, mais elle est que celle-ci eut atteint sa plénitude, ce qui, dans

G.N.

Souccot: Tichri ou Nissan?

Nous fêtons Souccot le 15 tichri et cela, en souvenir des colonnes de nuées qui nous protégeaient dans le désert. Les commentaires s'interrogent sur le choix de la date de la

fête. Ces protections étaient présentent depuis le mois de Nissan ! Le Gaon de Vilna explique que les bné israél avaient perdu leur

protection suite à la faute du veau d'or. Mais une fois

qu'Hachem pardonna leur faute, ils bénéficièrent à nouveau

de ces colonnes de nuées. Nous fêtons Souccot pour le retour des Anané kavod et cela coïncide avec la date du 15 Tichri. En effet, Moshé descendit du mont Sinaï le jour de Kippour, le lendemain il ordonna au peuple la construction du Michkan. Le peuple apporta les matériaux nécessaires et la construction débuta le 15 tichri, c'est la date du retour des Anané kavod. Lors de leur séjour dans le désert, les bné israel ont vécu de façon miraculeuse. Ils ont reçu la Manne par le mérite de Moshé, le puits grâce à Myriam et les Anané kavod grâce à Aharon. Lorsqu'ils ont fauté, ils ont perdu les Anané kavod

mais pas le reste. De même, nous ne faisons pas de fêtes pour

rappeler le miracle de la manne ni du puits. L'eau et la manne sont des éléments essentiels pour la vie de l'homme, tout être

vivant reçoit la nourriture qui lui faut. Les Anané kavod c'est

une protection que personne n'avait, Hakadoch Baroukh

Hou a témoigné par cela Son amour pour les bné israel. C'est

donc cela qu'Il a retiré après le veau d'or, mais c'est aussi ce que nous fêtons. Nous rappelons ce miracle et nous remercions Hakadoch Baroukh Hou de nous avoir rapprochés de Lui. Souccot vient donc témoigner de l'amour que porte Hachem pour les bné israel. Ils ont une relation privilégiée et unique. Cette preuve d'amour est encore plus forte après la faute. Cet amour est si fort que Hakadoch Baroukh Hou a été prêt à

pardonner pour leur rendre ce statut de peuple élu. C'est pour

cela que la meilleure date pour Souccot est au retour des

Anané kavod et pas dès la première fois en Tichri.

tiré du livre Tachouri Méroch Amana du Rav Zafrani

## Réponses Ouchpizin: 1er Jour Avraham 1) Père : Téra'h (Béréchit 11,26) / Mère : 11) Car Hachem lui a annoncé qu'il allait

2) Even Ezra: A Our Kasdim Ramban: A Kouta dans le pays de Aram.

(11,24 et 11,26) 4) Na'hor et Haran.

5) Loth (11,27) 6) Ivra Zéira (Baba Batra 91a)

Dévé Eliahou qui dit : Avraham à 25 ans et marier avec Sarah.

s'est marié pour le mariage.

Sarah à 15 ans.

Puisqu'Iska (qui était Sarah) était la fille de fils de Noa'h.

Haran le frère d'Avraham.

10) Chékhem. Il a prié pour les enfants de Tossfot : Hachem. Yaacov lorsqu'ils y viendront faire la 19) 99 ans. guerre pour Dina leur sœur.

### Amtélay Bat Karnévo (Baba Batra 91a) hériter de la terre d'Israël.

avoir une descendance et que celle-ci allait

12) Car le mari doit honorer sa femme plus 3) Ils avaient le même prénom, Na'hor. que lui-même. Le Lévouch : Par Tséniout, afin qu'elle ne reste pas dehors.

13) Le Barténoura répond : Cela n'a été dit que si l'on reçoit un cadeau d'un juif. 14) C'était le roi Og. Il voulait qu'Avraham 7) Le Yalkoute Chimoni rapporte le Tana soit tué dans la guerre des 4 rois afin de se

15) Damassek. 8) Tossfot expliquent: Car seul Avraham 16) Rachi: Chem, le fils de Noa'h.

17) Le 'Hida au nom du Midrach : Un 9) Sarah était la nièce d'Avraham. scorpion / Pirké déRabbi Eliezer : Chem le

18) Rabbénou 'Haim Palhel : Mamré /

## Réponses Ouchpizin : 2<sup>e</sup> Jour Yits'hak

1) Le Sforno dit que la nature des choses le satan ne cause un défaut physique à veut qu'une femme accouche une fille Its'hak et l'invalide en tant que sacrifice. lorsqu'elle met au monde à un âge 6) Le Yalkoute Chimoni dit : 'mé'hayé avancé.

2) Le Malbim dit qu'Avraham a nommé près de son cou, sa néchama s'est envolée Its'hak dès sa naissance et non pas à sa et elle est revenue après que l'ange ait dit

3) Youd: 10 épreuves / Tsadik: 90 ans de 7) Bétouel.

Sarah à sa naissance. / 'Het: Mila à 8 jours 8) 37 ans. En effet, Sarah sa mère est

4) Le Midrach dit qu'Its'hak a été le ans. Its'hak avait donc 37 (127-90 = 37). premier bébé à être mis dans un lit de 9) 40 ans (25,20). bébé, car avant lui, tous les bébés 10) A 60 ans.

naissaient grands et n'avaient donc pas 11) A Guérar.

5) Les Tossfot disent qu'il a caché Its'hak 13) 123 ans.

/ Kouf: 100 ans d'Avraham à sa naissance. niftérèt à ce moment-là, à l'âge de 127

12) Avimélèkh.

hamétim' (lorsque le couteau est arrivé

: « n'envoie pas ta main ».

besoin de lit de bébé.

dans une grande boite car il craignait que 14) Midrach : La fin des temps.

## <u>Souccot en questions!</u>

#### Quelle est l'importance de Hochaana Raba ? Pourquoi veillons-nous cette nuit-là ? Pourquoi tournons-nous 7 fois?

La Torah ordonne la joie au Beth Hamikdach pendant les sept jours de Souccot, avec les quatre espèces. De plus, Moché a reçu une Halakha au Sinaï, que des Aravot ornent la Azarah autour du Mizbéa'h (Soucca, 44), et on se réjouit en tournant autour. Lors de la conquête d'Erets Israël, les juifs ont pris en premier lieu la ville de Yéri'ho. Pour faire tomber ses murailles, les juifs ont tourné autour pendant sept jours, chaque jour une fois, en sonnant le Shofar. Le septième jour, ils ont tourné sept fois, puis les murailles sont tombées. Ainsi on faisait au Beth Hamikdach ; on tournait chaque jour autour du Mizbéa'h une fois, en sonnant le Shofar. Le septième jour on tourne sept fois. Ce procédé fait « tomber les murailles » qui séparent les juifs de Hachem. Après la destruction, les 'Hakhamim ont instauré qu'on tourne chaque jour de Souccot autour de la Téva une fois, et sept fois le septième jour. Le Zohar ajoute que ce jour-là, Hachem donne l'ordre aux anges d'exécuter les décisions prises le jour de Kippour.

#### Techniquement, aujourd'hui en France à 5/10° pendant la nuit, sommes-nous appelés souffrants?

« On ne dort pas en dehors de la Soucca.... Haga : De nos jours, les gens, à part les personnes pointilleuses des mitsvot, ne dorment pas dans la Soucca. Certains justifient cette coutume, du fait qu'il fait froid pendant la nuit dans nos contrées (le nord de l'Europe), alors nous sommes dispensés d'y dormir... »(Choul'han Aroukh, 639,2). Certains A'haronim (voir Gra, Maguen Avraham, etc.), n'acceptent pas cette excuse, en arguant qu'en apportant des couvertures, on dormira sans souffrir du froid. Aujourd'hui en France, en tenant compte du réchauffement climatique..., je ne sais pas si nous sommes considérés comme vivant dans un pays où il fait froid.

#### Pourquoi dit-on qu'il faudrait faire de la Soucca notre maison, pourtant si l'on souffre, on peut rentrer à la maison?

La mitsva de vivre dans une Soucca est d'y vivre agréablement, comme on vit dans sa maison. Pour cela, lorsqu'il y pleut, on peut rentrer dans sa maison (Choul'han Aroukh, 639,5), comme on aurait fait toute l'année : En se trouvant dans une chambre où la pluie rentre, on sort pour habiter dans une pièce où il ne pleut pas. Ainsi, si on n'arrive pas à dormir à cause de choses qui viennent subitement, comme des moustiques, du vent, ou une mauvaise odeur, on peut quitter la Soucca et retourner dans sa maison (640, 4), car ainsi on aurait fait dans sa maison. On aurait quitté la pièce dans laquelle on est dérangé, pour dormir dans une pièce où on ne sera pas dérangé. **Rav Yehiel Brand** 

Peut-on arracher un grain de raisin suspendu à la Soucca pendant 'Hol Hamoed? Toute décoration et toute nourriture qu'on suspend dans la Soucca est réservée à la mitsva et, par conséquent, il sera interdit d'en profiter (d'ailleurs, pendant Chabbat et Yom tov, elles seront mouktsé). Toutefois, si avant l'entrée de la fête, on fait une condition avant de les poser, on pourra en profiter à 'Hol Hamoed (pour les détails de la condition, demander à un rav).

Pourquoi sommes-nous astreints à la mitsva de la Soucca le chabbat alors que nous sommes dispensés de la mitsva du Loulav le chabat ? D'après la Torah, on a le droit de prendre le Loulav le chabat. Cependant, les 'Hakhamim l'ont interdit de peur qu'on en vienne à porter le Loulav dans la rue (comme le Chofar ou la Méguila). Bien entendu, cette raison ne s'applique pas à la Soucca.

#### Peut-on manger dans la Soucca le 9ème jour ?

On ne doit pas manger dans la Soucca le 9ème jour. Cela ressemble à l'interdiction de baal tossif (rajouter sur une mitsva). Par contre, si l'on souhaite manger dans la Soucca, on pourra le faire mais en montrant bien qu'on ne le fait pas pour la mitsva de la Soucca (par exemple, en rentrant les casseroles à l'intérieur).

#### Peut-on emprunter un Loulav le premier jour ? Et les 7 jours ?

Nous apprenons du passouk "Oulkartèm lakhèm béyom richone" que chacun doit posséder son propre Loulav le premier jour de Souccot et donc, de ce fait, on ne pourra pas l'emprunter. En revanche, pour les autres jours, cela sera permis. Par ailleurs, on peut faire la mitsva avec le Loulav de son ami, même le premier jour, à condition que ce dernier nous donne son Loulav (prêter ne suffit pas). En effet, dans ce cas-là, on considère que le Loulav nous appartient vraiment. On peut donc faire avec la mitsva quitte à le rendre ensuite à son propriétaire initial (principe de Matana al ménat léa'hzir).

Mikhael Attal

## la Soucca une mitsva économique

intérêt. La question qui se pose est pourquoi les devient pour lui une mitsva. traiter de fous plutôt que de menteurs ? Nos Les nations ont fait des actions triviales, et bien Soucca. récompensés de leurs actions en faveur des considérées comme une mitsva. pourront pas revendiquer de récompense.

mitsva de Soucca, allez la faire! ». Alors, les ?!! Soucca?

Il y a deux types d'actions récompensées : 1- les échoueront lamentablement. En effet, même les

intention, 2- les actions triviales, que l'on fait d'accomplir la mitsva. Mais le juif sortira la tête Le Midrach (au tout début de la Massekhet avec l'intention de servir Hachem, qui leur basse, regrettant de ne pouvoir remplir son avoda zara) nous décrit comment, à la fin des donnent la dimension de mitsvot. Par exemple, devoir comme il le voudrait. Les nations, elles, temps, les nations viendront réclamer leur dû celui qui met les tefilin sans kavana, valide sortiront en donnant un coup de pied dans la pour avoir œuvré en faveur des juifs. Hachem quand même une mitsva (certes imparfaite), et Soucca : ceci est révélateur qu'à aucun moment, les déboutera en les traitant de fous, et leur celui qui mange avec l'intention d'obtenir des ils n'ont cherché à servir Hachem, mais plutôt prouvera qu'ils ne recherchaient que leur propre forces pour mieux servir Hachem, manger leur intérêt personnel, et voyant qu'ils n'y

maîtres expliquent que tout ce qu'ils ont fait, les qu'elles ont permis aux juifs de mieux servir Les nations ne conçoivent pas de servir Hachem ponts, les aqueducs (les avions, tgv et autres Hachem, elles manquent d'intention (kavana), comme un but en soi, mais comme un moyen produits de la modernité), ils l'ont effectivement pour être récompensées. Hachem va leur d'obtenir un profit personnel. Si le juif donne de fait pour les juifs, mais sans le savoir, ni le donner une mitsva spéciale : la Soucca !!! Il la tsédaka pour que vive son fils, et que celui-ci vouloir. C'est Hachem qui leur a mis dans la tête s'agit de marcher, dormir et manger dans la ne guérit pas, le juif pensera qu'il n'avait pas l'idée de telle ou telle chose, mais alors qu'Il Soucca, d'y faire des actions dites « triviales » ; assez de mérites pour sauver son fils, mais en pensait au bien-être de Son peuple, les nations leur particularité est qu'il n'est pas nécessaire aucun cas, il regrettera sa tsédaka. Le non-juif, pensaient à leur propre intérêt. Or, pour être d'avoir d'intention pour qu'elles soient en revanche, dans la même situation, regrettera

juifs, il eut fallu qu'ils aient pensé à leur faire du La Soucca a la particularité d'être une mitsva qui survécu... bien, et comme ce n'est pas le cas, ils ne implique de faire des choses triviales, et même C'est aussi pourquoi il ne comprend pas que l'on en l'absence de kavana, elles ne perdent pas puisse profiter de ce monde tout en Les nations diront alors à Hachem, « Donne- leur dimension de mitsva. En fait, on mange, on accomplissant une mitsva : se servir des besoins nous une mitsva et nous l'accomplirons ». Il leur dort, et malgré l'absence de kavana, cela de ce monde et les sanctifier, leur donner une dira « J'ai une mitsva facile, qui ne coûte rien, la s'appelle une mitsva. Y a-t-il plus facile que cela dimension spirituelle, n'est pas dans son

nations ainsi que les juifs construiront des C'est cela, la mitsva qui ne coute rien : 'hèsron C'est pour nous aussi un message fabuleux! On la définir comme une mitsva qui ne coûte rien « promène dans la Soucca et c'est une mitsva!! facilité d'accomplissement, les

mitsvot, même si on les fait sans kavana, sans juifs sortiront, car celui qui souffre est quitte arriveront pas, ils regrettent et détruisent la

d'avoir donné l'argent, puisque son fils n'a pas

entendement.

Souccot; puis Hachem fera sortir un soleil de kis signifie un manque de poche: la poche est peut transformer tout notre quotidien, toutes plomb... les nations sortiront et mettront un un réceptacle ; qu'il ne manque pas de les actions les plus triviales en tremplin pour coup de pied dans la Soucca; alors, Hachem se réceptacle, signifie qu'il y a une poche, un s'élever et se rapprocher d'Hachem; il suffit rira d'eux. Pourquoi choisir la Soucca ? Pourquoi réceptacle. On reçoit, on mange, on dort, on se juste de repenser nos actions, de leur donner un autre titre, ainsi, elles prennent une nouvelle eyn ba 'hèsron kis » ? Pourquoi se moquer d'eux Voila pourquoi c'est cette mitsva qu'Hachem va dimension, et on devient de véritables alors que les juifs, eux aussi, vont sortir de la donner aux nations, et malgré sa simplicité et sa serviteurs d'Hachem, Israel acher bekha etpaar nations Israel, à travers qui Je serais glorifié.

Mikhael Amar

## Shalshelet News: les questions que nous nous sommes tous posées..

#### 1) Que signifie le nom de Shalshelet?

Shalshelet signifie une chaîne. La Torah se transmet depuis toujours, de génération en génération. Chaque personne est en réalité un maillon de cette immense chaîne. Être un maillon est à la fois un grand privilège, mais surtout une grande responsabilité de ne pas faillir. S'efforcer d'être un maillon fort nous permet de léguer à nos enfants un héritage authentique, fruit d'années de travail et d'efforts. Encourager l'autre à apprendre et à vivre sa Torah permet de l'aider à renforcer sa chaîne et donc de pérenniser la transmission.

### 2) Pourquoi n'y a-t-il pas de pub?!

Nous avons fait le choix de ne pas déranger le lecteur avec de la pub pour que le contenu garde toute sa place. De plus, ce feuillet étant principalement lu le Chabbat, il en est mieux

3) Pourquoi les énigmes sont-elles si simples ?!

Réponse dans le prochain numéro.

#### 4) Pourquoi ne peut-on pas dédicacer un numéro?

Détrompez-vous, il est possible de dédicacer un numéro pour la réussite de quelqu'un ou autre. C'est d'ailleurs notre seule source de financement pour payer l'impression et les frais postaux.

## Shalshelet News en chiffres:

**1 500** Articles

≈ 40 000 Feuillets distribués

≈ 35/40 heures de travail / numéro 30 Auteurs différents

10 personnes pour assurer la mise en page, les corrections, la mise sous pli (+ la distribution). Et tous bénévoles!

## 5) Est-il possible de le recevoir par mail?

Oui, en le demandant simplement à l'adresse suivante shalshelet.news@gmail.com

#### 6) Pourquoi le mot Chalom coupé?

Il nous a été suggéré (sans doute à raison) de séparer les lettres du mot Chalom qui est également un nom d'Hachem.

## 13) Est-ce que tous les détails des cas de Rav Zilberstein sont vrais?

Réponse de Haïm Bellity:

Très chers lecteurs

C'est avec joie et plaisir que je reçois continuellement vos questions, remarques, interrogations sur les questions de Rav Zilberstein et surtout sur ses réponses. Il y a ceux qui parfois me disent : "mais pourquoi il a donné tort à David je ne comprends vraiment pas", tout en sachant qu'il s'appelle "étonnement" David lui-même. Il y en a d'autres qui, de semaine en semaine, me disent qu'ils ne sont pas du tout d'accord avec la réponse et qu'ils auraient tranché complètement le contraire. Il y a ceux qui ne comprennent pas comment Rav Zilberstein est au courant de ce qui se passe à Sarcelles. Ceux qui me commandent plusieurs semaines à l'avance une histoire avec un Mordékhaï, car c'est l'anniversaire de leur petit frère Mordékhaï dans trois semaines. Ceux qui, à chaque fois qui leur arrive une histoire bizarre, se sentent obligés de me la raconter pour que je pose la question au Rav. Ceux qui ne lisent que l'histoire car la réponse ne les intéresse pas. Ceux qui, à les entendre parler, ont un diplôme d'avocat ainsi que de Dayan, etc.;.

Je tenais pour ce numéro à expliquer la vision magnifique que porte le Rav Zilberstein sur notre merveilleuse Torah. Le But du Rav (dont je ne suis qu'un simple traducteur) est de montrer au monde que la Torah vaut le coup d'être étudiée car elle est douce et peut se révéler très intéressante. Il suffit d'y jeter un coup d'œil pour apprécier son goût délicieux. On trouvera à l'intérieur, les réponses aux questions les plus loufoques et les plus rocambolesques. Le Rav raconte que chaque fois qu'il posa une question à son beau-père, le Rav Eliyachiv, celui-ci lui répondait du tac au tac, apportant une preuve d'une Guemara. Telle est la force de ceux qui réussissent à percer le sens « caché » de chaque Guemara, en l'étudiant profondément sans rechercher autre chose que la vérité. La force des grands de chaque génération se trouve dans le fait qu'ils réussissent à goûter le véritable goût de la Torah. Il raconte l'histoire du Ray Ovadia se cassant une jambe en tombant d'une échelle, plongé dans son étude. Celle du Rav Eliyachiv qui, dans ses dernières années, ne trouvait pas la force de fermer les boutons de sa chemise mais qui une fois fermée par un de ses petits-fils, se mettait à étudier 3 heures durant sans montrer le moindre signe de faiblesse. Il ne nous reste donc qu'à chercher comment plus apprécier et aimer la Torah, et là est le but du Rav Zilberstein qui, à travers ces questions, éveille notre attention, attise notre curiosité. Alors certes, les détails des histoires nous parlent, mais ils ne doivent pas nous paraître le plus important. La réponse du Rav doit nous aider à comprendre le regard de la Torah mais elle ne doit pas nous faire oublier que le plus important est d'avoir passé un bon moment à réfléchir sur une question Halakhique. Ce qui s'apparente d'ailleurs à du Limoud et « procure » à Hachem beaucoup de bonheur, sans parler du mérite que cela nous apporte. Alors si le prénom du héros ne vous convient pas, ou si la réponse ne correspond pas à votre avis (mais plutôt à celui de votre interlocuteur), sachez que vous venez tout de même de passer un moment à étudier la Torah, la chose la plus importante sur terre, la raison pour laquelle nous avons été créés.

## 7) Peut-on en faire profiter sa communauté?

Il est possible de prendre un forfait comme cela a déjà été dans certaines communautés. Il consiste à payer 15 Euros / mois et permet de recevoir 7 feuillets par semaine, directement postés.

## 8) Combien de feuillets sont imprimés chaque semaine?

Entre 500 et 600, diffusés sur Paris et dans toute la France (voir p. 4 et 5). Nous le diffusons également par mail à plusieurs centaines de contacts.

Il est également lu en Belgique, au Canada et en Israël.

## 9) Qui sont C.O et G.N.?

Joker!!

10) Peut-on le recevoir par

## courrier?

Il vous suffit de prendre le forfait à l'année. Pour cette nouvelle année, nous proposons l'envoi postier d'un feuillet (environ 54 feuillets différents toute l'année), à 50 Euros.

#### 11) Notre slogan:

Si tu viens à la synagogue pour prier, où liras-tu le Shalshelet?

## 12) Peut-on lire le Shalshelet pendant la prière ?

Evidemment que non. Ni pendant la Amida, ni pendant la 'Hazara. Nous avons d'ailleurs consacré nombres d'articles à l'importance à accorder à la Téfila. Toutefois, les offices sont souvent truffés de temps morts où lire Shalshelet News est surement plus judicieux que de parler de choses futiles. Précisons que le discours du Rav se doit également d'être écouté avec attention.